# GOVERNMENT OF INDIA

# ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

# CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

oaul No. 891.212/ Jac

Library Regy No



# RÂMÂYAŅA.

(1.50

# GESCHICHTE UND INHALT

NEBST

CONCORDANZ DER GEDRUCKTEN RECENSIONEN

YON

HERMANN JACOBI.





391.21r

Jac

BONN

VERLAG VON FRIEDRICH, COHEN

1893.

Allo Rechte vorhehalten.

# Vorwort.

Zwischen der aussthrlichen Begründung meiner Ansichten über das Râmâyana in vorliegendem Buche und der ersten programmartigen Formulirung derselben in dem "Festgruss un Otto von Böhtlingk" liegen fünf Jahre. Während derselben ist das Ramayana nie für längere Zeit meinem Arbeitstisch, noch die mit ihm verknüpften Probleme meinen Gedanken fern geblieben. Wenn also die von mir vertretenen Ausichten mit manchen bisher verbreiteten im Widerspruch stehen, so bitte ich bei der Beurteilung meiner Arbeit zu berücksichtigen, dass ich sie wohl vorbereitet erst nach langjähriger Prüfung veröffentliche. Aher sellist der doppelte Zeitraum würde nicht genügt haben, hätte ich alle Voruntersuchungen, deren Mangel ich lebhaft empfand, selbst erledigen wollen. Späterer Detailforselung verbleibt hier ein ergiebiges und dankhares Arbeitsgebiet. Selbst die wichtigste Voruntersnehung, die Aussonderung der Zusätze, habe ich nur bis zu einem gewissen Grade gefördert; hätte ich sie zu Ende führen und mitteilen wollen, ich hätte einen ganzen Band füllen können - schwerlich aber viele Leser für ihn gefunden. Schneller und sieherer als durch lauge Beschäftigung mit dem stark interpolirten Text der indischen Diaskenasten würde man eine Auschauung von dem Gedichte Valmiki's aus einem einfachen Abdruck des gereinigten Textes gewinnen können; und für viele Partien warde die Reconstruktion des Textes - natürlich vom Wortlant abgeschen - mit ziemlicher Sieherheit vorgenommen werden können. Aber die Grösse des Textes, der nach Ausscheidung aller erkennbaren Zusätze immerhin noch acht- bis zehntausend Cloken umfussen würde, und der suhjektive Charakter, der jeder Reconstruktion anhaftet, lassen leider die Ausführung eines solchen Planes als unmöglich erscheinen.

Auf die Abhandhung über das Râmâyama folgt die Inhaltsaugabe desselben. Sie soll nicht nur über den Inhalt orientiren, sondern uamentlich die Benutzung des Originals (bez. der schönen englischen Übersetzung von Griffith) bei irgendwelchen Untersuchungen erleichtern; zu dem Zwecke gebe ich den Inhalt jeden Gesanges au und füge ausserdem noch ein ausführliches Namenverzeichnis hinzu. Will man die Inhaltsaugabe mit der Ausgabe von Gorresin (bez. dessen italienischer Übersetzung) benutzen, so muss man die Nummer des Gesanges für B nach der Concordanz bestimmen.

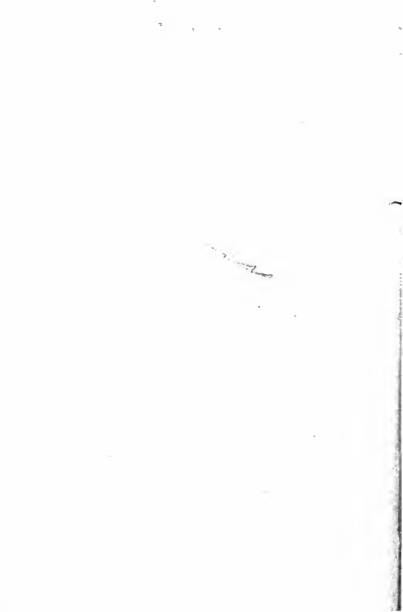
Bei der Herstellung der Concordanz hat mir mein Schüler Hans Wirtz geholfen, dem ich für die Bearbeitung der Bücher I II VII zu Dank verpflichtet bin. Ich habe seine Arbeit revillirt, um Gleichmässigkeit mit der meinigen herzustellen; doch wird mir dies nicht immer gelungen sein. Dem die Entscheidung, ob sich zwei Verse entsprechen, d. h. auf dasselbe Prototyp zurückgehen, ist in vielen Fällen dem subjektiven Ermessen des Beurteilers überlassen, weil die Ähnlichkeit alle Grade von völliger Gleichheit bis zu beinahe gänzlicher Verschiedenheit durchläuft. Verse gleichen Sinnes bei ganzlich verschiedenem Wortlaute habe ich nicht als entsprechende angeschen, sondern immer dafür Übereinstimmung einiger charakteristischer Wörter gefordert, und Abweichung im Sinne als weniger in die Wagschale fallend betrachtet. Man hat oft beim Vergleichen den Eindruck, als ob B sieh nur mehr teilweise des prespränglichen Wortlautes erinnere und aus den erinnerten Bruchstfleken sich seine Verse zurecht mache. Jedenfalls wird man sich beim Vergleichen grösserer Partien nicht der Überzeugung verschließen können, dass beide Recensionen den mundlich überlieferten Text unabhängig von einander in verschiedenen Stadien der Entwickelung festgehalten haben.

Zum Schluss noch ein Wort über die Transcription, deren ich mich bei der Wiedergabe epischer und klassischer Sanskrit-Texte bediene. Um sie zu vereinfachen, mache ich mir die Eigentümlichkeit unserer Schrift zu Nutzen: gewissen Buchstaben je

nach ihrer Stellung zu andern verschiedenen Lautwert zu geben, wenn keine Zeidentigkeit dadurch entstehen kann. Ich schreibe daher den gutturalen und palatalen Nasal vor Gutturalen sowie vor und nach Palatalen als einfaches n; mit h bezeichne ich nicht nur den Cousonanten h, soudern auch den Visarga, da ja eine Verweehselung beider unmöglich ist; endlich gebe ich auch den Anusvara im Wortanslant durch m wieder, weil ja schon jeder Anfanger wissen muss, welcher Laut an jeder Stelle gemeint ist. Es wird dem Leser wohl nicht schwerer fallen, sich an diese vereinfachte Transcription zu gewöhnen als an die meist gleichgültigen Neuerungen, die fast jeder neue Autor einzuführen den Versuch macht. Dafür ist der Gewinn bei der Vereinfachung kein geringer; denn in einem längeren, nach meinem Vorschlage transcribirten Texte erscheinen als einfache Buchstaben, wozu ich auch die langen Vocale und e rechne, über die Halfte derer, die nach der bisher üblichen Methode diakritische Zeichen verlangen würden.

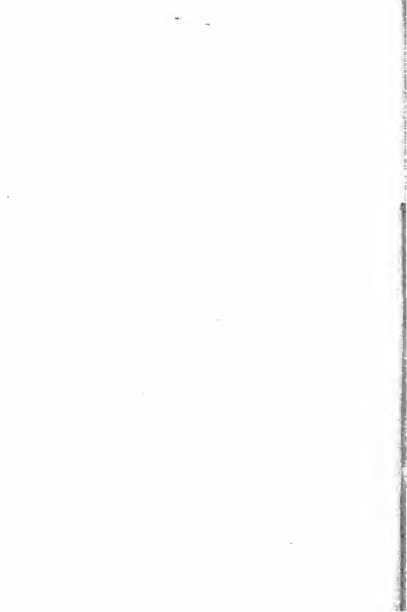
Bonn, im November 1892.

Hermann Jacobi.



# Inhalt.

| Erster Teil. Die Recensionen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Seite         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| \$ 1. Verhältnis der Reccusionen zu einander und ihre Ent-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               |
| stehung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |               |
| § 2. Wiederholung des Abschieds Hanumat's von Sita                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 11            |
| § 8. Alte Citate aus dem Ramayana und die Recensionen .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 12            |
| Text der Abschiedsvene                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 17            |
| Zweiter Teil. Nachweis eingeschobener Stücke.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |               |
| § 1. Aussere Kriterien der Interpolation; das Metrum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 25            |
| § 2. Prufung einzelner Partien auf ihre Echtheit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 18            |
| § 3. Fortsetzung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 37            |
| § 4. Schluss                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 42            |
| § 5. Das erste Buch. Reconstruktion des ursprünglichen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |               |
| Anfangs                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 50            |
| Dritter Teil. Stellung des Ramayana in der Indischen Litteratur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |               |
| § 1. Ursprung und Verbreitung des Ramayana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 60            |
| § 2. Verhaltuis zum Mahabharata                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 69            |
| § 3. Buddbistischer Einfluss                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 84            |
| 4. Griechischer Einfluss                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 94            |
| § 5. Das Alter des Ramayana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 100           |
| & G. Die epische Sprache                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 112           |
| # 7. Die poetische Kunst                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 119           |
| 8 8. Die Sage des Ramayana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 127           |
| J                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ) may as made |
| Inhaltsangabe des Ramayana nach der Bombayer Ausgabe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 140           |
| Nameu-Verzeichnis zur Inhalts-Angabe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 208           |
| Concordanz der Bombayer und Gorresio'schen Ausgaben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 220           |
| Verhältnis der verschiedenen Ausgaben von C zu der Zählung in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |               |
| der Concordanz                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 248           |
| Namen- und Sach-Register zu der Abhandlung (p. 1-139)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 940           |
| Verzeichnis der bezüglich ihrer Echtheit behandelten Stellen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |               |
| No. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 254           |
| in a series of the series of t | CUE           |



#### Erster Teil.

#### Die Recensionen.

\$ 1.

Soviel bis jetzt bekannt, ist der Text des Râmâyana in drei Recensionen überliefert 1).

1) Glidemeister sagt über die, Reccusionen in seinem Catalog der Bonner orient. Handschriften (Programmschrift zum 3. August, Bonn 1874): Coslex hie nune Bonnensis, cui Malcobniani nomen debetur, praebet recensionem diversam a daubus hucusque editis, quam septentrionalem s commentatorum et Bengalicam vocare selent. editio Bombayana anni 1859 (a quo omnino non differt Calcuttensis clusdem anni, ut c. gr. comparatio locorum a Muirio Sanskrit Texts IV ed. pr. inde excerptorum docet) et Telingana Madrasii a. 1864 4 cmbsa, tum codices a Schlegelio signis ABC (cum Tirthae commentario) et DE (cum Ramae commentario Tilaka dieto; codiçis P. cum ex E descriptus sit, ratio habenda non est) Instructi, inter quos Schlegelius p. XXIII exiguam varietatem intercedure recto perhibult, codex Bodleyamis ab Aufrechtio descriptus, qui quantum ex exemplis in Catal. Bodl. p. 8 datis cluert prorsus cum cod. D et edit. Bomb. concordat (unm quae ab edit. Schl. different, a Schlegelio ant a codicibus Tirthae aut aliunde recepta sunt) et codices Telingani duo MN. Hanc a Gorreslo editam continent radices a Schlegelio JK (a Gorresio G) T (is guidem magna ex parte) nuncupati et W a Gorresio collatus, qui et ipsi, cum corum varietas etsi paullo malor, quam quae inter septentrionales est, admodum tamen modica sit, in summa re conveniunt. Ita ut in errore versentur qui putant, quot codices Itamayapae sint, tot esse varias verborum formas.

Tertiam recensionem eum nomine opns sit et in verbis non faciles esse opporteat, occidentalem vocare liceat; in occidentali enim India eam fuisse propagatam indicant, si qua in libris manu scriptis supersunt, vestigia nec quae in edit. Cririmapurana I 212 de recensione occidentali tradinutur, ab ca aliena sunt. Hane praeter codicem Malcolmianum praebeut tres Berolineuses a Webero A (437) R (438) C (439) designati, qui ut ipse olim comparatione instituta didici inter se et Bhahayana.

1. Die verbreitetste Recension, die mehrfach in Indien gedruckt worden ist (unter anderm zweimal in Bombay, 1859 und 1888), ist diejenige, welche Schlegel die nördliche Recension oder die der Commentatoren genannt hat. Da sie aber anch die in Südindien übliche ist, und ihr erster Commentator Kataka dem Süden Indiens angehört 1), so ist die Bezeichnung nördlich e Recension nicht zutreffend; ebenso ist der zweite Name (Commentatoren-Recension) irreleitend, weil auch die Bengalische Recension Erklärer gefunden hat. Wir bezeichnen diese Recension mit C (wobei man an den Namen Commentatoren-Recension denken mag)

eum cod. Male, ita conveniunt, ut recensionem certo consilio factam agnoscere non dubitemus. Ad caudem pertinent einsquo vestigia ostendunt editio ÇiriAmapurana, codicis Todiani liber primus et cod. Parisinus G (Gorresio M), paulum mutati lile magis e recensione soptentrionale, hic o Bengalica. Ceterum in indicandis libris manu scriptis respiciendum est, in els interdum varia archetypa esse copulata; ita posterior libri primi pars in cod. A Berol, sumpta est ex exemplari Bengalico.

Hanc recensionem in universum iudicandum est in narrationis ordine magis ad Bengalicam accedere, in singulis, ubi ab hac differt, tum cum septentrionali convenire, tum sunu sibi viam intre-

1) Burnell (A classified Index to the Sanscrit MSS in the Palace at Tanjore. 1879, 1888); p. 179 sagt über Kataka: "... it is impossible to be certain about his native country, but the invocation of Kalahastiça points to the S. Teiugu country". In einer Stelle, die Ramavarman zu II 70, 29 aushebt, erklart Kataka eine besondere Art Wagen (mapdalacakra) durch Berufung auf das in Conjeveram übliche Fuhrwerk: Kancayadan ca tathe 'daum prasiddham. Kataka gehörie also offenbar dem Süden au. Wenn der Commentator Ramanuja mit dem bekannten Sektenstifter identisch sein sollte, so wäre dies ein weiterer Beweis für die Verbreitung unserer Recension in Südindien, und zugleich ein interessanter chronologischer Auhaltspunkt. Itanavarman erwähnt ihn im Tilaka zu V 28, 19 (Ramanujasampradayapustakeshu).

Der Verfasser des Tilaka, Ramavarman, scheint dem Mahratteniande oder dem nördlichen Indien anzugeltören, da er V 1,168 zur Erklärung von ritäna das im Maratht und Hindustant gebräuchliche Wort cämilei herbeizieht. Darauf weist auch, dass er I 59,19 die mushtika durch domba erklärt. Dies Wort entsprieht dem Hindi dom u. Maratht domb, Name einer niedrigen Kaste, die mit Leichen zu thun hat. In Brown's Telugu Wörterbuch findet sich das Wort nicht. und eitiren nach der zweiten Bombayer Ausgabe (Bombay, Nirnaya Sågara Press 1888) 1).

- Dic Bengalische Recension, die uns in Gorresio's Ausgabe vorliegt. Wir hezeichnen sie mit B.
- 3. Die von Gildemeister festgestellte und als "westindische" bezeichnete Recension, worüber das Nähere in obiger Note in Gildemeisters Worten angegeben ist. Wir bezeichnen sie mit A. Ich kenne sie aus der Bonner Handschrift (codex Malcohnianus), auf die sich die meisten meiner Bemerknugen beziehen, und ans zwei Kashnufrischen Handschriften, die musere Universitäts-Bibliothek durch die gütige Vermittlung des Herrn Prof. Stein in Lahore erworben hat. Von diesen enthält die eine die beiden ersten, und einen Teil des dritten Buehes, die zweite das Uttarakända. Das erste kashm. Ms. scheint mit dem Berliner Ms. A übereinzustimmen.

Die Abweichungen der drei Recensionen untereinander lassen sich in drei Klassen einteilen, näudich:

- Jede der drei Recensionen weicht oft in den allen gemeinschaftlichen Versen hinsichtlich der Lesart von den beiden andern oder einer derselben ab.
  - 2. Jede hat eine nicht unbeträchtliche Anzahl von Versen,

Die älteste mir bekannte Telugu-Ausgabe ist die von Madras 1856, welche die Commentare des Maheçvara Tirtha und Govindaraja enthält. Sie ist von zwei Papdits: Ananta Nārāyapa Çāstriu und Rāmasvāmin Çāstriu veranstaltet (nānādeçānitacrimadrāmāyapannīlavyākhyāmākoçashapāṭhabhedayuktāyuktāvvicārapūrvakam samyak samçedhya.) Mit dem Texte dieser Ausgabe stimmt melstens die in Bengalor 1863 in Kanaresischer Schrift gedruckte Textausgabe der ersten 6 Bücher überein, und von letzterer scheint wiederum, so weit ich sie collationirt habe, die von Gildemeister genannte Ausgabe, Madras 1864, sowie die in Grantha Schrift gedruckte Ausgabe, Madras 1869, abgedruckt zu sein. Ich bezeichne diese Ausgaben, wenn ich danach eitire oder Lesarten anführe, mit T1, K, T2, G.

<sup>1)</sup> Die zweite Bombayer Ausgabe ist als ein revidirter Abdruck der ersten Bombayer vom Jahre 1864 anzusehn. Die ältere Calcuttaer Ausgabe, unch der Muir citirt, ist mir nicht zugänglich. Dagegen kenne ich Buch I—IV einer jüngeren von Pratap Chandra Roy gratis verteilten, Calcutta 1881, die, soweit ich verglichen habe, mit der Bombayer Ausgabe fübereinstimmt.

auch wohl längeren Stellen, und selbst ganze Gesänge, die sich nur in ihr finden, oder die sie nur mit einer der beiden andern Recensionen gemein bat.

3. Die Reihenfolge der Verse ist nicht selten in je zwei,

oder auch in allen drei Recensionen verschieden.

Am leichtesten lässt sich das Verhältnis der Recensionen hinsiehtlich der beiden letzten Punkte vor Augen führen. Das Verhaltnis von B zu C stellt die am Endo dieses Werkes mitgeteilte Synopsis der Bombayer und Gorresio'schen Ausgaben dar. Sie zeigt direkt, welche Verse von C sich auch in B finden, und indirekt, welche Verse von C sich nicht in B finden, sowie welche Verse von B sich nicht in C finden. Sie zeigt aber auch noch, dass in manchen Fällen die Reihenfolge der Verse in B verwirrt erscheint, wenn man von der in C als Norm ausgeht, hez, dass die Reihenfolge von C verwirrt ist, wenn man die von B zugrunde legt. Um die Abweichungen der beiden Recensionen von einander in Zahlen darzulegen, babe ich die in den ersten 30 Gesängen des 4. Buches (B III 79. IV 1-30) C und B gemeinschaftlichen Verse gezählt; es sind 749. Die Zahl der Verse in dem betreffenden Stück sind in C 1303, in B 1128. Aus diesen Zahlen ergeben sieh für die gemeinschaftlichen und die jeder Recension allein eigentümlichen Verse in Procenten in C: 57% und 43%, in B: 66% und 34%. Wenn auch diese Zahlen nicht überall dieselben sein mögen, so sieht man doch, dass ungefähr ein Drittel der Verse in jeder Recension ohne Entsprechung in der andern ist. Berücksichtigen wir zunächst nur diese Verhältnisse, so werden sie uns einen deutlichen Fingerzeig geben, wie wir uns die Entstehung der Recensionen zu denken haben. Bestände deren Verschiedenheit nur in einem Plus und Minus von überschüssigen und fehlenden Versen, so könnten wir zur Not annehmen, dass ein Cherarbeiter von C diese in B zugedichtet, bez. jene gestrichen habe 1). Die Veränderung der Reihenfolge der Verse legt

Das amgekehrte Verhältnis scheint von Vorneherein ausgeschlossen, wenn man bezehtet, wie gewissenhaft Kataka bei der Aunahme von prakshipta Versen verfährt. Jedenfalls war ihm ein Text von der Art, wie ihn B hat, unbekannt oder schien ihm wenigstens nicht beachtenswert.

aber eine andere Annahme nahe, nämlich, dass B wie C in letzter Linie von channler mabbängige schriftliche Aufzeichnungen eines hanntsächlich mundlich überlieferten Textes sind. Dem im Gedächtnis bewahrte Strophen verändern leicht ihre Reihenfolge, und bei solchen ist es auch nicht auffällig, dass ein späterer Halbvers sich früher einstelle nud zwischen andere eindränge. Und abulich ist es mit längeren Stellen. Diese Ansieht nun, die auch schon Weber (Über das Ramayana p. 75 f.) ausgesprochen hat, bedarf aber noch genanerer Bestimming. Dem wie wir sehen werden, liegen die Verhältnisse nicht so einfach, wie es auf den ersten Um dem wirklichen Vorgang auf die Spur zu Blick scheint. kommen, mussen wir die Abweichungen der 1. Art, die in der Lesart gemeinsamer Verse bestehenden, ins Auge fassen. Die allgemeine Ansicht geht dahin, dass C den arsprünglicheren Text biete. Hall bezeichnet sogar die Bengalische Recension als "a modern depravation" und als "spurions" (in seiner Ausgabe von Wilson's Übersetzung des Vishnupurana 2, 190 und 3, 317)1). Unlängst hat noch Böhtlingk ZDMG 43 p. 59 f. sein Urteil folgendermassen formulirt: "Da . . . . die epischen Eigenthümlichkeiten keine Archaismen, sondern Nenbildungen sind und demnach nicht als gesuchte Nachahmungen einer älteren Sprache aufgefasst werden dürfen, so darf man wohl annehmen, dass diejenige Recension, welche deren weniger aufznweisen hat, in unserem Falle die bengalische, kein höheres Alter beanspruchen dürfe. Wie diese bengalische Recension bestrebt ist seltenes und im ersten Augen-

blicke befremdendes zu entfernen, mag an zwei Beispielen, die ich im 41. Bande dieser Zeitsehrift S. 188 fg. besprochen habe, gezeigt werden. 4, 56, 21 der Bomb. Ausg. lesen wir: iecheyam giridurgåe en bhavadhhir avatäritum und 4, 58, 33 samudram netum iechämi bhavadbhir Varunālayam. An dem passivisch aufzufassenden Infinitiv mahmen die Veranstalter der bengalischen Recension Austoss und änderten in Folge dessen 4, 56, 29 iecheyam asmäd giryagräd bhavadbhir avatäranam, und 4, 58, 37 bhavadbhir nitam iechāmi ātmānam Varunālayam."

Man erkennt also noch durch die Veränderungen von B hindurch die ursprängliche Lesart, die C bewahrt hat. Ähnliches lässt sich öfters beobachten, wie wir dem dergleichen Fälle im Verlaufe der Abhandlung noch nichtfach antreffen werden. Nur ein besonders lehrreicher Fäll sei hier ausführlicher besprochen.

Als die Sagariden die Erde durehgruben, stiessen sie auf die Weltelephanten, die in C I 40 diçdyaja genannt werden. Das Wort diçd ist nun zwar in das Sanskrit aufgenommen, aber es ist immerhin selten; dagegen ist es in der Form disd ein gewöhnliches Wort im Präkrit, resp. Påli. Darum erregte es Austoss und wurde in B und A an unserer Stelle entfernt. Wie dies gesehah, ersieht man aus der folgenden Nebeneimanderstellung der hetreffenden Stellen. (Mit K. hexeichne ich das Kashmir. Ms., das im ersten Buche die Recension B enthält.)

1) C 40, 13, diçâgajanı Virûpakshanı dhârayantanı mahîtalanı.

C 40, 16 a, te tam 1) pradakshinam kritvû diçêpûlam mahûgajam
 B 42, 15 a, tam te , , diçogajam arindama (chenso K.)

A 33, 44 b, te tam " " ilikpalam kunjaropamam

C 40, 16 b, manayanto hi te Rama jagmur bhittva rasatalam

B 42, 15 b, manyamânâ diçâm pâlum dakshinâm bibhidur diçam (chenso K.)

A 33, 45 a, " diço raksham jagmur bhittvå vasundharam.

<sup>1)</sup> Telugu u. kanar. Ausgaben: tam te.

- C 40, 20, diçâgajanı Samuanasanı dadriçus te mahâbalâh
   B 42, 19, âçâgajanı " " te mahâbalanı (ebs. K.)
   A 33, 49, " Samanasanı mahântanı açalopananı
- G 41, 7, μῆjyamānam mahūtejā diçāgajam apaçyata ¹)
   B 43, 7 so 'vaikshata Virūμāksham āçāgajam avasthitam (cbs. K.)
  - A 34, 7, stůvamůno mahátejá diggajam sa dadarça ha
- C 41,9, dicâgajas tu tac chrutvă pratyuvâca mahâmatih <sup>2</sup>)
   B 43,9, âcâgajo <sup>4</sup>pi , , pricchato <sup>4</sup>nicmuato vacah (chenso K.)
  - A 34, 9, digvaraņas tu ,, ,, saumyam Ameumato vacah
- 6) C 41, 10, tasya tad vacanam grutvâ sarvân eva diçâgajân
  - B 43, 10, iti tasya vacah " " " hi diggajan (ebs. K.)
  - A 34, 10, tasya tad vacanam ,, ,, ,, ,,

Man sieht aus diesen Stellen, wie A und B dasselbe Streben haben, das austössige Wort dica zu entfernen, wie sie dies aber nicht in übereinstimmender Weise gethan, soudern teils dasselbe, teils ein anderes Synonymum gewählt haben. Die Vergleichung ergiebt ferner, dass A nicht aus B geflossen ist, weil A meistens mit C besser thereinstimmt als mit B; noch auch B aus A, da wenigsteus einmal (in der 3. Stelle) B mit C und nicht mit A übereinstimmt. Dieselhen Beobachtungen lassen sich allenthalben in dem ganzen Werke machen. C hat in den meisten Fällen nuzweifelhaft die ursprünglichere Lesart bewahrt. Jedoch ersicht man aus der zweiten der oben aufgeführten Stellen, dass A und B eine andere Lesart zugrunde lag als C. Im zweiten Halbverse stand offenbar diçapalam, was B in diçam palam, A in diço raksham anderte. C setzte dastir hi te Rama wahrscheinlich, um die Wiederholung desselben Wortes in zwei aufeinander folgenden Halbversen, im selben Satze, zu vermeiden,

Die eben dargelegten Thatsachen beweisen, dass C in gewissen Fällen den älteren Text hat, und dass die übrigen Recensionen ihn dort mit einer dentlich erkennbaren Absieht verändert haben. Das spräche nun für die oben zurückgewie-

<sup>1)</sup> Tel. 1. Kan. adricyata.

<sup>2)</sup> Tel. 1, 2. Kan. pratyaha 'meumato vacah.

sene Annahme, dass die Urheber der übrigen Recensionen den Text von C überarbeitet hätten. Dagegen nuss nun geltend gemacht werden, dass solche Stellen nur die versehwindende Minderheit der Veränderungen ausmachen, dass bei der Mehrzahl derselben kein Grund ersichtlich ist, weshalb sie eingeführt sein sollten. Schlegel selbst ist genötigt, dies einzugestehen, und er findet nichts anderes als die anovandi libido et importuna grammaticorum semipoetarum sedulitas". Das ist zwar sehr sehön ausgedrückt, aber es erweist sich hei näherem Zusehn nicht als stichhultig. Denn die Annahme einer derartigen Lanne oder Schrulle würde vielleicht genfigen, die Veränderungen in einem Gedichte von mässigem Umfange begreiflich zu machen, nicht aber bei einem Epos von der grossen Ausdehnung des Ramayana. Wir dürften ullmlich dabei mit Sieherheit erwarten, dass dieses planlose Streben zu ändern alshald ermattete, dass ulso, wenn die Divergenz von dem ursprünglichen Texte im Anfange auch noch so gross wäre, sie gegen Mitte und Ende des Werkes immer mehr abnähme. Statt dessen finden wir im Anfang, in der Mitte und gegen das Ende, überall in gleicher Weise, Veränderungen bald von grüsserer. hald von geringerer Bedeutung, und Zusätze sowie Streichungen bald von grösserem, bald von geringerem Umfange. Das sind Thatsachen, die sieh mit der Annahme eines von der Willkür getriebenen Überarbeiters nicht wohl vereinigen lassen. Und wir müssten nicht blos einen solchen unbegreiflichen Überarbeiter annehmen, sondern wenigstens zwei, einen für B und einen andern für A. Aber alle diese Schwierigkeiten fallen fort, wenn wir annehmen, dass zur Zeit, als die Recensionen festgestellt wurden, die jetzt noch nicht ganz ausgestorbene Institution der Rhapsoden oder gewerhsmassigen Recitatoren des Ramayana noch in voller Blate stand, und der von ihnen mündlich überlieferte Text wenigstens cine chenso grosse Autorität besass, wie etwa vorhandene Handschriften oder Handexemplare dieser Lente. Wir wissen zwar auch nicht einmal annähernd, in welche Zeit die Redaction fiel, doch dürfen wir mit Bestimmtheit voraussetzen, dass sie in die Periode fiel, in welcher der allgemeinste Gebrauch von der Schrift gemacht wurde; es ware daber wunderbar gewesen, wenn sie nieht

auch auf das Epos angewandt worden wäre. Aber das konnte nicht hindern, dass die Rhapsoden (kacyopajteinas) als die rechtmässigen Überlieferer und eigentliche Quelle des Rämäyana galten.

Unter dieser Voranssetzung werden dann die oben bespruchenen Thatsachen verständlich und erseheinen als notwendige Folgen des angenommenen Vorgangs. Denn nichts ist natürlieher, als dass die Reihenfolge answendig gelernter Verse sich im Gedächtnisse verschiebe, namentlich wenn ihm viele tausende von Versen aufgebürdet werden. Ferner ist untürlich, dass der Wortlaut mündlich überlieferter Verse teilweise bedeutende Veränderungen erleiden musste, da jeder Rhapsode mit Leichtigkeit dasjenige, so zusagen, aus eigenen Mitteln ergänzen konnte, was sein Gedächtnis nicht gennu festgehalten hatte. Bedenken wir nun, dass die Rhapsoden sieh nicht der gelehrten Bildung ihrer Zeit entziehen kounten, so begreifen wir leicht, dass in jenen Ländern, die Centren der klassischen Sanskritlitteratur waren, im Osten und Westen, wo der Gauda und der Vaidarbha Stil entstanden 1), die Unregelmüssigkeiten der epischen Sprache Anstoss erregen umssten, und deshalh in der bengalischen und westindischen Recension ziemlich getilgt worden sind. Man entgegne nicht, dass dieser Umstand die Beibehaltung der austässigen Formen im Mahabharata nicht verhindert habe. Denn das Ramayana wurde als ein Kavya betrachtet, und die Anforderungen, die man an ein solches stellte, konnten nicht ohne Einfluss auf die Gestaltung des Textes des Ramayana bleiben. Für das Mahabharata, das frühe sehon als ein Rechtsbuch galt (cf. Bühler im Anzeiger der phil.-hist. Classe der kais. Ak. d. W. Wien 1892; Nr. XV), fielen dergleichen Rücksichten wog.

Nachdem diese Recensionen einmal festgestellt waren und dann im wesentlichen schriftlich, durch gelehrte Tradition fortgepflanzt wurden, war ihr Schicksal durchaus dem aller ähnlichen

<sup>1)</sup> Da wir jetzt, wo die Werke der bedeutenderen Poetiker veröffentlicht sind, ziemlich genau wissen, worin die Eigentümlichkeiten der verschiedenen Stilnrten bestehen, so k\u00e4nnen wir zuversichtlich behaupten, dass die Verschiedenheit der Stilart kein Motiv f\u00e4r die Entsehung verschiedener Reconsionen des R\u00e4m\u00f3yana abgegeben hat. Denn man wird vergeblich in der Bengalischen Recension die sehr charaktoristischen Eigenschaften des Gauda-Stiles suchen.

Texte ähnlich. Die Erklärer strichen Verse und Stellen, die sie als prakshipta bezeichneten, wählten zwischen verschiedenen Lesarten, oder suchten durch Conjectur eine verdorbene Stelle zu verbessern. Ans dem Tilaka können wir uns ein Bild von diesen Vorgängen und einen Begriff von seines Verfassers, Râmavarman's, krilischem Standnunkt 1) machen. Dort werden oft Lesarten erwähnt, verworfen oder verteidigt, die als "alt" pracina (z. B. V 1, 93. 102, 154) "überliefert" pankta (V 50, 18. 51, 21. VI 48, 3) oder sampradayika (1 16, 29) "nach Ausweis vieler Handschriften" bahupustakasammata (12, 18), bez. als "nicht überliefert" apankta (VI 66, 25) oder "Conjectur eines Neuern" adkunikakalpitah pathah (V 1, 102. 42, 9) bezeichnet werden. Manche der nicht aufgenommenen oder ausdrücklich zurückgewiesenen Lesarten, sowie der als prakshipta bezeichneten Verse finden sieh in den stidindischen Ansgaben 2). Alle diese Abweichungen sind aber an Zahl gering und meist auch sonst unbedeutend gegenüber denen, welche die andern Recensionen bieten.

Mahoçvaratirtha schelnt kühner im Conjielren gewesen zu sein.
 Ramavarman erwähnt öfters seine Conjecturen, ohne sie zu billigen,
 B. V 13, 42 Tirthas tu "cirarâtriyam mama" iti pâţham prakalpya...
 Tirthas tu "atra jivitasıngamah" iti pâţham kalpayâmâsa.

<sup>2)</sup> Schlegel praefatlo p. XXXIV berichtet, dass II 101 (tam tu Rāmah etc.) von einem Schollasten als im Dakshipätyapätha fehlend bezeichnet werde. Tirtha und Ramaverman erwähnen nichts dergleichen; Govindaraja aber sagt, dass dieser Gesang irrtümlich an seiner Jetztgen Stelle (als 101 ter) stehe, or gehöre hinter den 103ten, als 101ter. Und an letzterer Stelle haben ihn thatsitchlich die kanaresische, die 2. Telugu und die Grantha-Ausgabe. - Auch sei hier noch erwähnt, dass Mallinatha zu Raghuv. XIII 73 einen Vers aus dem Ram. citirt, Bomb. VI 127, 41, aber mit abweichender Lesart abhinddya tatah für abhyanddayat. Letzteres findet sich auch in den südindischen Ausgaben. A stimmt mit der Bombayer Ausgabe beinahe überein, withrend B 111, 36 ein ganz abwelchender Vers steht. Zu Ragh. II 75 citirt Mallinatha Ram. I 37, 10-14. lu 10a hat er parcalam mit T gegenüber von paramam Bomb., in 13a ity etad mit Bomb, gegentiber von agnes tu T, in 13d avakirya ca für acakiryuta T, avaçiryuta Bomb. Dermibe Schollast citirt zu Kirât. I 9: nistandrir apramattaç ca avadoshe paradoshavat. Die Bombayer und die südindischen Ausgaben haben hier II 1,24 eine abweichende Lesart, nämlich svadoshaparadoshavit. In A und B fehlt dieser Vers gänzlich.

#### 8 2.

Ein glücklicher Zufall gewährt uns einen lehrreichen Einblick in das Verfahren derjenigen, welche die verschiedenen Recensionen veranstaltet haben, und ermöglicht uns, über die vor denselben liegende Geschichte des Textes einigermassen gesicherte Schlüsse zu ziehen. Eine längere Stelle von beiläufig 28 Strophen kehrt nämlich dreimal in C and A, zweimal in B wieder. Es sind dies die letzten Reden, die Hannunt mit Sta vor seinem Abschied von ihr wechselt, als er ihr in der Gefangenschaft bei Râvana die Botschaft Râma's überbringt. Und zwar steht diese Stelle in C and A zum ersten Male (1) vor der Erzählung der Abentener, die Hannmat bei dieser Gelegenheit zu bestehen hat; nach dieser Episode kehrt dieselbe Stelle noch einmal wieder (11), bez. steht hier in B zum ersten Male. Zum dritten Male (III), bez. in B zum zweiten Male, finden wir dieselbe Stelle in dem Bericht, den Hannnat dem Rama abstattet. Ich gebe den Text dieser Stelle mit allen Lesarten am Ende des ersten Teiles p. 17 ff. Wir ersehen ans dem dort mitgeteilten Material, dass für ein und dieselbe Recension der Text nicht endgtlitig fest stand, sondern bei jeder Wiederholnung andere Lesarten sich einstellten. Die Veranstalter einer Recension haben sieh also nicht die Mühe genommen, die frühere Stelle zu vergleichen, um so an der späteren einen identischen Text geben zu können; sondern sie haben nach dem jedesmal vorliegenden Material, so gut es chen ging, den Text der Stelle zurecht gemacht. Wenn nun in ein und derselhen Recension bei der Wiederholung einer Stelle sieh so zahlreiche, wenn auch nicht grade inhaltlich abweichende, Varianten einstellen konnten, so ersehen wir darans, welchen unbeabsichtigten aber unvermeidlichen Sehwankungen überhaupt der Text unterworfen war.

Wichtiger aber noch als die Abweichungen ein und derselben Recension an den verschiedenen Stellen, sind die Übereinstimmungen der verschiedenen Recensionen an ein und derselben Stelle. Es ist zweifellos, dass III eine wörtliche Wiederholung von I sein soll; dennoch fehlen in III die Verse 42—48 in allen Recensionen (dieselben stehen in B II, da B I fehlt), und die Schlussverse von I sind andere als in III, worin wiederum alle drei Recensionen untereinander übereinstimmen. Darans geht mit Sieherheit hervor, dass ABC ans einer älteren Recension geflossen sind, die sehon jene Verschiedenheiten in I und III hatte. Es lässt sieh kein Grand dafür auführen, dass die Urrecension nicht schriftlich niedergelegt worden sei. Aber da sie in sehr früher Zeit hergestellt sein unss, in der die Überlieferung des Textes noch vorwiegend eine mändliche war, so komnte diese erste Rämäyana-Ausgabe nicht verhindern, dass in dem Texte alle jene Veränderungen und Umstellungen eintraten, die bei mündlicher Überlieferung eines nicht eanonischen Textes unvermeidlich und gar leicht erklärlich sind. Ob diese Urrecension sieh aus den erhaltenen Recensionen in etwa werde wiederherstellen lassen, wird sieh zeigen müssen, wenn alle Recensionen bekannt und in kritischen Ausgaben veröffentlicht worden sind.

Wir mitssen nun weiter schliessen, dass vor der ersten Ausgabe des Rämayans dieses lange Zeit ausschliesslich mündlich überliefert worden sei. Es muss aber zu jener Zeit das Rämayana sehen ein Corpus gehildet haben. Die Festsetzung desselben können wir die Diaskenase nennen, die wir mit U bezeichnen wollen. Ihr sind die luhaltsübersichten zuzuschreiben, die sich im ersten und im dritten Gesange des ersten Buches finden. Von diesen beiden Inhaltsangaben ist die an erster Stelle stehende offenbar die ältere, weil in ihr der Inhalt des ersten und des letzten Buches, die sich als spätere Zuthaten nachweisen lassen, noch nicht erwähnt wird, während dies doch an der zweiten Stelle geschicht. Aber die Untersuchung dieses Gegenstandes müssen wir einstweilen noch zurückstellen.

## § 3.

Wir hatten jetzt noch zu untersuchen, in wie weit das Bestehen der verschiedenen Recensionen durch Citate in frühen indischen Schriftstellern beglaubigt ist. Wenn wir von Citaten im Mahahharata abselien, die in anderem Zusammenhang behandelt werden sollen, so faulen sich die frühesten wörtlichen Citate in Bhavabhüti's Uttararamacarita (siehe Weber l. c. p. 47). Der Vers: må nishåda (der auch von Ånandavardhana, Dhvanyåloka p. 28 in derselben Gestalt citirt wird), kehrt in allen Recensionen in genau gleichem Wortlaut wieder, kommt also für unsere Frage nicht in Betracht. Die nächsten zwei von Bhavabhüti citirten Verse aus dem letzten Adhyåya des Bålacarita (i. e. kånda) fehlen in B, finden sich aber in bedeutend abweichender Gestalt in C und A (Bonner Ms. n. Berlin, Mss. B u. C). Aber das Berlin, Ms. A und das Kashmir Ms., die hier genau übereinstimmen, haben bis auf 3 Varianten denselben Text wie Bhavabhüti.

Der folgende Vers:

tvadartham iva vinyastah çilâpâdo 'yam agratah |

yasyā' yam abhitah pushpaih pravrishta iva kesarah l
der in einem in C als prakshipta behamlelten Sarga steht, findet
sieh in keiner Recension gleichhautend wieder. Am nächsten kommt
das Bonner Ms.:

tvadartham iva vinyastah çilâpatto 'yam agratah j yasyâ 'yam agratah pushpaih prahrishta iva kesarah j

Die Lesarten der übrigen Mss. findet man bei Weber 1. c. p. 48, mit dessen Ms. A das Kashmir Ms. wieder wörtlich übereinstimmt. Hieraus ergicht sich also, dass die von Bhavabhûti eitirte Recension der "westlichen" am nächsten stand. Allerdings ist der Schluss nicht ganz sicher, weil die Prämisse nicht ganz einwamlsfrei ist. Bhayabhûti köunte nămlich die roben Edelsteine Valmiki's für seinen Zweck etwas zureehtgeschliffen haben, und da das Uttararâmacarita ein sehr beliebtes Stück war, über dem viele Generationen Thränen der Rührung vergossen haben, so wäre wohl möglich, dass die Verse in der ihnen von Bhayabhûti verliehenen Form die ursprünglichen dort verdrängt hätten, wo der durch die Kmistpoesie gebildete Geschmack auf den Text des Râmâyana Einfluss gewann. Es lässt sich nämlich darthun, dass eine Anspielung Bhavabhûti's sich nur auf den Text von C, nicht aber von A, beziehen kann. Im vorletzten Verse des 5. Aktes werden nämlich die drei Schritte, die Rama im Kampfe mit Khara rückwärts gethan habe, erwähnt. Dem entspricht nur C: HI 30, 23:

tam apatantam samkruddham kritastro rudhiraplutam | apasarpad dvitripadam kincit tvaritavikramah || Bei Gorresio lautet der Vers etwas anders, und namentlich fehlt dort das fitr uns allein wielntige deitripadam:

tam Apatantam vegcua diptāsyam rudhiraphitam | apasritya tatah sthānād drishṭvā tvaritavikramah |

In dem Bonner Ms. fehlt dieser Vers gänzlich. In den beiden Berliner Mss. nach Dr. Klatt's freundlicher Mittheilung lantet er:

A: tam evå 'bhyadravat kruddham krittângam rudhirokshitam | apasarpat pratipadam kincie caiva parikramam ||

B: tam evå 'bhidravat kruddham krittangam rudhirokshitam | apasarpat pratipadam kincit tvaritavikramah ||

Anandavardhana citirt im 2. Uddyota des Dhvanyâloka, p. 63, den Vers III 16, 13, dessen 2. Hälfte in Arjunavarmadeva's (Anfang 13. Jhd.) Commentar zu Amarn 79 gleichlantend wiederkehrt

ravisankrantasanbhagyas tusharavritamandalah | niçvasandha iva "darçaç candrama na prakaçate ||

In der ersten Hälfte baben sämtliche Recensionen tushärärnna; die zweite Hälfte findet sich so nur in C; in B lantet sic: sanigväsa ivå, in dem Kashmir Ms: niçväsavän ivå, in dem Bonner Ms: niçäyännyandravaddargya (sic). Änandavardhana hebt das Wort andha besonders hervor, das sich nur in C findet.

Vâmana în Kâvyâlankâravritti 4, 3, 14 führt folgenden Vers un ohne Nemnung des Dichters:

gaganam gaganākāram sāgarah sāgaropannah | Rāma-Rāvaṇayor yuddham Rāma-Rāvaṇayor iva || Die zweite Hālfte findet sieh gleichlautend in C: VI 107, 52. Die erste Hālfte lautet dort:

sågaram cå'mbaraprakhyam ambaram sågaropamam. Das ist offenbar besser als die Lesart bei Vfunana, die als eine Veränderung erscheint, gemacht um noch weitere Beispiele für die poetische Figur ananeaya zu erhalten. Uebrigens findet sich diese erste Hälfte nicht in allen MSS. des Vâmana. Wenn wir nun in diesem Verse Vâmana's ein Citat aus dem Râmâyana erblicken dürfen, so müssen wir auch annehmen, dass er die Recension C bez. eine ihr nahestehende gekannt lube, weil A und B den obigen Vers nicht haben.

Die obigen Citate aus dem 8. und 9. Jhil. nach Christus

lassen erkennen, dass damals eine Recension des Râmâyana vorhanden war, die der jetzigen C nahestand, und wahrscheinlich auch eine andere, die der jetzigen A entsprach.

Die poetischen Bearbeitungen des Râmâyâṇa, von Kshemendra (Mitte des 11. Jhd.): Râmâyaṇa-Kathâsâra-Maujarî, und von Bhoja (ctwa aus derselben Zeit): Râmâyaṇa-Campô, erlauben einen Schluss auf die zu Grunde liegenden Recensionen. Namentlich ersteres Werk ') schliesst sich genau dem Grundtext an, dem es Schritt für Schritt folgt. Schen wir nun zu, wie es sich zu einem Zusatze in A und B verhält. In C wird am Ende des Bâlakâṇḍa in 5 Versen (77, 15 b—20 a) mitgeteilt, dass Daçaratha auf Yudhâjit's Bitte Bharata und Çatrughna zu ihrem mütterlichen Grossvater sendet. In A und B wird dies zu einer weitläufigen Erzählung in zwei Gesängen ausgesponnen, namentlich um Daçaratha's weise Lehren an seinen Sohn und die Erzichung des Prinzen bei seinem Grossvater vorzutragen. Dies spiegelt sich nun in Kshemendra's Auszug wieder, wo die betreffenden Verse so lauten:

tato mâtâmahapuram Bharatah pitur âjnayâ | Catrughuânugatah prâyân mâtulenâ 'bhiyâcitah || sa tatra guṇaratuânâm mahodadhir ivâ 'parah | jagrâha sakalâ vidyâ guruhhyo vipulâçayah || sacehâstrâdhiganuât tasya dharmasaukrântidarçanam | mano babhûva viçadam mârjitam sukritair iva || Bharate sânuje râjnah Kaikeyasya pure sthite | utkuṇthâkulito bheje cintâm Daçaratho nripuh ||

Aus der Erwähnung der Erziehung Bharata's geht mit Sicherheit hervor, dass Kshemendra A, vielleicht B benutzt habe. Auderseits hat Bhoja wahrscheinlich C benutzt. Denn er macht nur eine kurze Bemerkung über Bharata's Besuch in folgendem Verse (im Aufang des zweiten Kända's):

gacchatâ Daçarathena nirvritim bhûbhujâm asulabhâm bhujâbalât | mâtnlasya nagare Yudhâjitnh sthâpitan Bharata-Lakshmanânujau ||

Siehe Bühler's Kashmir Report p. 47. Bühler hat dort auch schon auf die Wichtigkeit des Werkes für die Recensionsfrage hingewiesen.
 Ein Ms. von Kshemendra's Werk verdanke ich der Frenndlichkeit Prof. M. A. Steht's.

Leider ist Kâlidâsa's Wiedergabe des Râmâyaṇa im 12. Gesange des Raghuvaṃça zu kurz, um etwas über die ihm vorliegende Recension zu verraten. Aber nicht unerwähnt will ich lassen, dass er die Bestrafung der zudringlichen Krähe XII 22 u. 23 nach der Abreise Bharata's vom Citrakûṭa erzählt, während in den uns erhaltenen Recensionen und in der Râmûyaṇa-Kathâsâra-Manjarî sie vor Bharata's Aukunft lei Râma ihren Platz hat, in C allerdings als prakshipta bezeichnet und daher auch von Bhoja nicht erwähnt. Dass die Geschichte von der Krühe ein sehr alter Zusatz ist, ersicht man daraus, dass Stiâ den Râma durch Hanumat an sie erinnern lässt. Aber da sie nicht dem ursprünglichen Gedichte angehörte, so ist wohl möglich, dass über die Stelle, wo sie einzulegen sei, anfänglich keine Übereinstimmung bestand, und dass die von Kâlidâsa gebrauchte Recension sie noch an anderer Stelle besass, als ihr in der Folgezeit zugewiesen wurde.

Zum Schlusse verweise ich noch auf die oben p. 10 in der Anmerkung 2) bezeichneten Citate Mallinätha's, die alle auf C zurückgeben und bahl mit der Bombayer, bald mit den südindischen Ausgaben übereinstimmen. Ich bemerke noch, dass die vorgebrachten Citate und sonstigen Beziehungen auf das Rünäyana solche sind, deren ich mich aus der Lektüre erinnerte, oder die ohne besondere Mühe aufzufinden waren. Es werden wahrscheinlich noch manche Belege aus älteren Schriftstellern nach und nach ans Licht gezogen werden und vielleicht zu interessanten Aufstellungen Veranlassung geben; sie werden aber miser Resultat nicht umstossen, sondern nur bestätigen können, dass nämlich die versehiedenen Recensionen in verhältnismässig frühe Zeit hinaufreichen.

Ich gebe hier den Text der Abschiedseene (Sitä und Hanunat) mit den Varianten, die sich in den verschiedenen Versionen und Recensionen finden. Vorans steht I der Text der Bombayer Ansgabe in V 39. Mit II bezeichne ich die 2. Version ebendaselbst V 56, 2 ffg., mit III die 3. Version in V 68, 3 ffg. Mit T werden die Varianten der südindischen Ausgaben bezeichnet. Daranf folgen die Varianten in der westindischen Recension nach der Bonner Handschrift bezeichnet mit A, wieder als I II III; zuletzt die der Bengalischen Recension (Gorresio'sche Ausgabe) bezeichnet mit B, II (V 53) und III (V 69)

tatas tam prasthitam Sítá víkshamáná punah punah | bhartrisnehánvitam vákyam sanhárdád anumánayat | 19 ||

C I Td annmanya en

He bhartuh suchanvita. du. T Hanumantam abhashata. III fohlt.

A Ia bhartuh für vakyam, d anvamaunyat

II a drishiva für Sita. c d bhartrisnehâd idam bhartuh suhrida(m) tam athabravit. III fehit.

B II a tam abhiprasthitam, c d bhartrisnehad iduu väkyam sauhärdät tam athäbravit. III fehlt.

yadi vâ manyase vîra vasai 'kâham arindama || kasminçeit samvrite deçe viçrântalı çvo gamishyasi || 20 ||

C II a yadi tvam . . . tâta, b îhânagha, c kvacit susamvrite. În T etc. fehlt II 20-27.

A I a tâvad für vîra. H a yadi tvam . . . . tâvad. c kvacit susamvrite. III c yadi mâ.

B II a yadiha . . . tata. c kvacit tvam. III a yadi mam.

mama caiva 'lpabhagyayah sannidhyat tava vanara | asya cokasya mahato muhurtam mokshanam bhavet || 21 ||

C I T a ced alpa". H c çokasya 'sya 'prameyasya. d syad api kshayan. III a capy alpa", c d çokavipakasya muhûrtam syad vimokshanam. T a capy alpa" viryayan. c d wie C ill.

A Ib tava víryaván, cd çokasyň 'sya vípůrasya muhůriam syád apl kahayah.

II wie Cll. III b viryavat. cd wie Cll.

B II und III c wie C II. III, b daryanena tava 'nagha, c syad yadi kahayali.

tato hi hariçârdûla punarâgamanâya tu | pranânâm api sandeho mama syân nâ 'tra samçayah || 22 ||

C I Ta gate hi. II a gate hi, b punah samprantaye tvayi, cd praneshvapi na viçvâso mama vanarapungava. III a gate hi tvayi vikrânta, b vai für tu. T wie C III nur vikrânte.

A Ia gate hi, b punar apattaye tvayi, d nasti samçayah. II a gate hi, b muhûrtasamaye tvayi. c d wie C II nur iha für api. III a gate hi. b punah sampraptaye tvayi.

B II a gate hi. b muhurtam gagane tvayl, cd viçvaso mama na syat

piavangama. III a gate hi, b punaragamanat tvayl.

tava 'darçanajalı çoko bhûyo mûm paritâpayet | duhkhad duhkhaparâmrishtam dîpayanıı iva vânara || 23 ||

- C Ha adarçanam ca te vira, b dârayishyati, cd duhkhataram prăptâm darmanahçokakarçitâm III a b \*jam câpi bhayam, c parâbhûtâm, d durgatâm duhkhabhâginîm. T cd wie C III.
- A I a tava câ 'darçanam vira, c d dulikhadulıklıntaranı blütvâ durmanaskânı abhâginim. II a adarçanam hi te 'tiva, b tâpayishyati, c d dulikhataram prâpya durmanaskânı iy abhâginim. III a tavâ 'darçanam apy etad, b tâpayishyati, c d °taram blütvâ dulikhitâm dulikhabhânılnim.
- B Hac wie CH, b wie AH, d duhkhitam çokakarshitam. IH a 'jam vîra, b wie A III. c d idam duhkhutaram bhûtvâ duhkhânâm mandabhâginim.

ayam ca vîra sandehas tishthatî 'va mamâ 'gratah | sumahânıs tvatsahâyeshu baryriksheshu harîçvara || 24 ||

- C I Td harigyarah. II c sumahatsu, d mahabalah. III c tvatsahayena, d asamgayah. Td na samgayah.
- A lld mahabulah. IIId vanareshu mahamate.
- B II b tishthati'ha, d mahabala. III a ayam hi. d ca samçayah.

katham nu khalu dushparam tarishyati mahodadhin | tani haryrikshasainyani tau va naravaratmajan | 25 |

- C 1 Tb tarishyanti. II b samtarishyanti sågaram. III b tarishyanti, ebenso T.
- A 15 tarishyanti. 115 parayishyanti sagaram.
- B II b tarishyanti. III a tu für nu, b tarishyanti, e vanarasalnyani.

trayânâm eva bhûtânâm sâgarasye 'ba langbane | çaktih syâd Vainateyasya tava vâ Mârutasya vâ || 26 ||

C I Tb sågarasyå 'sya. IIb sågarasyå 'ti". III d våyor vå tava cå 'uagha, Tb wie I.

A II b sågårasyå 'ti". III b ebenso, c gatih syåd.

B II b sagarasya 'bhio. III b sagarasya vilanghane.

tad asmin kāryaniryoge vīrai 'vam duratikrame kim paçyase samādhānam tvam hi kāryavidām varab || 27 || C I Te paçyasi. II ab tad atra kāryanirbandhe samutpanne durāsade, c paçyasi, d kāryaviçāradah. III u. Te paçyasi, d brūhi vākyavidām vara. T III a aham für asmin.

A La samyoge. II wie CII; III d devair api durăkrame, c paçyasi, d tvam vai.

B II a mirbandhe, b samutpanne sudáruņe, c paçyasi, d kāryaviçāradalı.

III a b mandehe sumprāptavati dushkare, c paçyasi, d kāryaviçāradalı.

kâmam asya tvam evai 'kah kâryasya parisâdhane | paryâptah paravîraghna yaçasyas te phalodayah || 28 ||

C II d balodayah ebenso T u. III.

A Id tu balodayah. IId na tvaducitam mama, IIId wie I.

B II d na 'nyaç co 'ti matir mama. III d kim tu vijnapayami te.

balaih samagrair yudhi man Ravanan jitya samyuge | vijayî svapuram yayat tat tasya sadriçam bhavet || 29 ||

CI Ta yadi, c purim, d tat tu me syad yaçaskaram. II felilt.

III u. Ta yadi, b hatva Ravapam ahave, c °purin Ramo, d nayet tat syad yaçaskaram.

A 1 a yadi, b vijitya ca Daçânanam, c Râmo, d wie C III. II folgt nach dem folgenden Verse. ab çarais tum ugram yadi mam yudhi mirjitya Râvanam, c Râmo, d wie C III. III a yadi, b jitvă Râvanam âhave, c Ayodhyâm svâm purim Râmo, d wie C III.

B II a yadi, b nihatya rajantearan, e d nayee ca ... Ramah param tat ayad yacaskaram. III a b jitva mam Ravanam yadi samyuge, e d nayeta syapurim Ramas tat syat tasya yacaskaram.

balais tu sankulām kritvā Laukām parabalārdanah | mām nayed yadi Kākutsthas tat tasya sadrīçam bhavet || 30

C I u. II Ta çarals tu . . B II b parapuranjayah. III b purim.

In CHI A Iu. III B II und III steht davor folgender Vers: yatha 'ham tasya vîrasya vanâd upadhinâ britâ | rakshasâ tadbhayâd eva tathâ nâ 'rhati Râghayah ||

A 15 vancayltva hrita vanat,

B 11 b c virahe radati sati | hrită hy etena păpena. III b balâd. e jivatâm rakshasâm eva. tad yathā tasya vikrāntam anurāpam mahātmanah | bhaved āhavaçārasya tathā tvam upapādaya | 31 || II d bhavaty ebenso II T und III CT, A II, III B II III.

> tad arthopahitam vâkyam praçritam hetusamhitam miçamya Hamunân çesham vâkyam uttaram abravît || 32 ||

- C I Tb subitam für pragritam. He vira für çesham, T tasya (i) III e niçanayâ 'ham tanaç, d abruvam. T chenso.
- A 11 b \*samyutam, c tasyā. 111 b \*samyutam, c praçamyāham tatas tasyā, d abruyam.
- B II b praspitant, c viro. III b praspitant. c praçasya 'ham tatah, c abruvan.

devi haryrikshasainyânâm îçvarah plavatâm varah | Sugrîvah satyasampannas tavâ 'rthe kritaniçcayab || 33 ||

- C 1 Te satva\*. III u. T. c sattva\*. In T II febien dieser und die folgenden Verse bis 46 incl.
- A I II III b pravatám, e sattvas. III a b salnyena samvritah.
- B II III a vanarasainyanam, e sattva. II b gatratapanah.

sa vânarasahasrâṇâm koṭībhir abhisaṇvṛitah | kshipram esbyati Vaidehi râkshasânâm nibarhaṇah || 34 ||

- C II d Sugrivah plavagådhipah. III fehlt.
- A 1 d nisúdakah. II d priyakjit te mahabalah. III fehlt.
- B Hed Sugrivo Vaidelit plavagadhipah. III felit.

## 35-41 fehlen in H CA.

tasya vikramasampamäh sattvavanio mahābalāh | manahsankalpasampätä nideçe harayah sthitāh || 35 || C III c sadriçā. A 1 d nirdeçe. III b satya\*, c d \*siddhārthā nirdeçe. B II c d \*sampamā nirdeçe. III c \*sampamā.

yeshâm no 'pari nâ 'dhastân na tiryak sajjate gatih | na ca karmasu sîdanti mahatsy amitatejasah || 36 || C I T 2 etc. nahi. 111 T a eshâm. A III a teshâm. B a II u. 111 nâdhaç ca, c na te, d wikramâh.

asakrit tair mahotsâhaih sasâgaradharâdharâ | pradakshiṇîkritâ bhûmir vâyumârgânusâribhih || 37 || C lc pradakshipâ. III u. TIII.a b mahâbhāgair vānarair balasanyutaih. A I d sarva. III a taiç câpî 'yam mahâbhâgalh. d sattvavadbhir mahâtmabhih.

B II u. III a nal 'kaças tair mahabhagaih.

madviçishtâç ca tulyâç ca santi tatra vanaukasah | mattah pratyavarah kaçcin nâsti Sugrîvasannidhau || 38 || B II III a tathâ tulyâh.

aham tavad iha praptah kim punas te mahabalah | nahi prakrishtah preshyante preshyante hi 'tare janah || 39 ||

A I d bluste. II d preshayanty avaran yarah.

B II III c d nahí prakrishtan preshyams tu preshayanty avarávaráu.

tad alum paritâpena devi çoko vyapaita te | ekotpâtena te Laukâm eshyanti hariyûthapâh || 40 ||

C III u. III To manyur für coko. III Te val für te.

A I u. III b manyur. III d kapikunjarah. B II III b manyur apaitu, d haripungayah.

mama prishthagatan tan ca candrasûryûv ivo 'ditan | tvatsankûçam mahûsanghan nrisimhûv ûgamishyanti || 41 ||

C I Te mahasatvan. III e mahabhage, ebenso T.

A I c mahásatvan, d rájaputrāv lheshyatah. ΠΙ α b hrishtatushta tu Valdehi bhavishyasy acirād iva, c mahábhāgan.

B II u. III e mahābhāgau. III a hi tūr ca.

von hier an fehlt III. bis 48

tau hi vîran naravaran sahitau Râma-Lukshmaṇau | Agamya nagarîm Lankâm sâyakair vidhamishyatalı | 42 | C I Ta tato vîran. A I II a tau ca. B felik.

saganam Râvanam hatvâ Râghavo Raghunandanah | tvâm âdâya varārohe svapurīm pratiyāsyati || 43.

C I Td svapuram. H ab Rakshasam hatva nacirad, d svam.

A 1 d svapuram. 11 b nacírád, d svám purím abhiyásyati.

B II b varavarņinīm, d svām purim.

tad Açvasîhi bhadram te bhava tvam kâlakânkshiņî |
nacîrâd drakshyase Râmam prajvalantam ivâ 'nalam || 44 ||
C II a samāç", e d kshipram drakshyasi Rāmeņa nihatam Rāvaņam raņe.
A I d acîrâd drakshasi patim tapantam iva bhāskaram. II cd wie C II, ebenso B.

nihate rākslusendre ca saputrāmātyabāndhave | tvam sameshyasi Rāmeņa çaçankene 'va Rohiņî || 45 ||

I Ta main für ca. A I u. II a tu für ca.

kshipram tvam devi çokasya pâram drakshyasi Maithili | Râvanam caiva Râmena drakshyase nihatam balât || 46 ||

C II T kshipram eshyali Kakutstho haryrikshapravarair yutah (T vritah)| yas te yudhi vinirjitya çokam vyapanayishyati — T I b yasyasi. d nihatam drakshyaso cirât. A b yasyasi. Fehlt in II u. III B.

evam âçvâsya Vaidehîni Hanûmân Mârutâtmajah gamanâya matim kritvâ Vaidehîni punar abravît I. || 47 || abhyavâdayat II.

A II d Janakim, Bd Janakim,

## Die folgenden Verse fehlen in 11.

tam arighnam kritâtmânam kshipram drakshyasi Râghavam | Lakshmanam ca dhanushpânim Lankâdvâram upâgatam | 48 || C III.a arighnam simbasankâçam ebenso T III. e dhanushmantam, d T

III upasthitam.

gatan.

A lo sasugrīvam, d upasthitam. III a arīghnam simhavikrāntam, b drakshyati, d upasthitam.

B a b nacirád drakshyase Rámam Sugrivam ca mahábalam. d mpasthitam

nakhadamshirâyudhân vîrân simhaçârdîlavikramân | vânarân vâranendrâbhân kshipram drakshyasi samgatân || 49 || A III c vânarendrâme ca, d drakshyati. B III c vânarendrâbhân, d câ-

çailâmbudanikâçânâm Lankâ-Malnya-sânushu | nardatâm kapimukhyânâm ârye yûthâny anekaçah | 50|

C III d nacirác chroshyase svanam. T III acirác chroshyasi svanam.
A Ic harie, d croshyasi nisvanam. III c d kapinám nardatám árye croshyase nacirád girah.

Ba nilamb, ed sainyanam nacirae chroshyaso dhyanim.

## Schlussverse in I (CA)

sa tu marmani ghorena tâdito Manmatheshuna | na çarma labhate Râmah simhârdita iva dvipah || 51 || A a sa hi marmasu ghoreshu

ruda ma devi çokena ma bhût te manaso bhayam | Çacî 'va bhartra Çakrena sangamishyasi çobhane | 52 || To 'priyam, c patyA, d bhartra nathavati hy asl. A a ma cuco devy acokarhe, b manasi klamah, e vacini Crir, ive 'ndrena,

d wie T

Ramad viçishtah ko 'nyo 'sti kaççit Saumitrina samah | Agni-Maruta-kalpan tan bhrataran tava samerayan | 53 ||

A a b ko[pa]viçishtas tu Râmena Saumitrer vapi kah samah, d samerayah

na'sming ciram vatsyasi devi dece rakshoganair adhynshito 'tirandre!

na te cirâd âgamanam priyasya kshamasya matsangama-· kalamatram |

Ad tatsang\*

# Schlussverse in III (CAB)

nivrittavanavāsam ca tvayā sārdham arindama [ abhishiktam Ayodhyayam kshipram drakshyasi Raghayam | 28 || A a nirve, tu für en, d drakshatl.

tato maya vagbhir adinabhashint çivabhir ishtabhir abhiprasāditā I uvāha çāntim mama Maithilātmajā tavā 'tiçokena tatha 'tipfdită | 29 |

Ta bhashipa, e jagama, d pi çokuna tada.

A a tatha, b arya tvaritam prasadita, c cakara, d na capi, yathanis,

Ba tatha, cd uváca cáutím mama cápi Jánaki na cápi cokam prajahay anindità.

#### Zweiter Teil.

# Nachweis eingeschobener Stücke.

§ 1.

Wir wenden uns jetzt einer andern Untersuchung zu. Alle, die sich mit dem Råmåyana beschäftigt haben, sind zu der Erkenntniss gelangt, dass, abgeschen von der Verschiedenheit der Recensionen, der Text mancherlei Zusätze und Überarbeitungen enthalte. Ich will unnnehr versuchen an einer größseren Zuhl von Stücken nachzuweisen, dass sie nicht von dem ersten Dichter herrühren können. Die erste Frage ist: an welchen Kennzeichen kann man die spätern Stücke von dem ältern Texte unterscheiden. Wie billig richten wir dabei zuerst miser Augenmerk auf Formalien, unter denen das Metrum natürlich in erster Linie steht.

Die Gesetze des Gloka werden im Rämäyana, von wenigen gleich zu besprecheuden Ansnahmen abgeschen, streng beobachtet; sie sind dieselben wie im Mahäbhärata und bei den Kunstdichtern. Es kommen neben der Pathyä nur die vier bekannten Vipuläformen vor, und auch für diese gelten die so oft besprochenen Gesetze. Abweichungen von der Regel sind nur sporadisch zu belegen. Ich führe die im 2.—6. Buche der Bombayer Ausgabe vorkommenden hier in der Note an, indem ich zugleich die etwa abweichenden Lesarten der südindischen Ausgaben und die entsprechenden Verse in B angebe 1).

yadannah purusho bhavati II 103, 30. abhivadayo tva bhagavan III 11, 72. Daçagrivo vinçatibhujo III 35, 9. dhvajinah patākinaç caiva V 4, 20.

In diesen Versen muss bhava, abhi, daça, dhvaji- durch Verschleifung einsilbig gelesen werden. Unregeimässig bleibt: hiranyareta divakarah VI 105, 10.

<sup>1)</sup> Die unregehnässigen Verse im 2.-6. Buche.

a) 9slibigo Pada:

Der metrisch anstössigen Verse findet sich also im 2.-6. Buche eine so verschwindend kleine Anzahl, dass wir sie füglich

b) Doppelconsonanz bildet keine Position:

tatha "çvasaya hrimantam II 19, 9. kim tu Ramasya prityartham V 53, 13. vimricya huddhya pracritam VI 113, 93.

c) Der 2. påda beginnt gegen die Regel mit einem Choriambus: paltripitämahalr dhruvah II 105, 3.

Der Com, eitirt aber einen metrisch richtigen patha: pitripaltamahair.

d) Die zwelte Vipuià ( ) ist unregelmitssig:

parigrantam pathy abbayat II 72, 9, apaviddhale capi ratinih VI 43, 48, tatah kruddho Vayusuto VI 59, 112, durayaram duryishanah VI 90, 66, nityamula nityaphalah VI 428, 102.

e) Die dritte Vipuià (22222) ist mregelmässig:

tam anvårohat Sugrivah VI 38, 8. Ilia Prahastenä "altam VI 31, 44. athavå dovi tvam kamvid dosham etc. II 36, 28.

çailáh sosruvuh pántyam V 23, 17.

In den zwei letzten Fällen hat die Telugu-Ausgabe die metrisch richtige Lesart, nämlich:

athava devi dosham tvam kamcid etc.

çaliaç ca sasruh paniyam. (VI 43, 17 findet sich die Form prasusruh B VI 18, 24 prasasruh.)

Schwache Casur steht:

Sumitraya 'nvasyanana II 4, 32.

Sie ist vernachlässigt:

yatprasadena bhishiktam II 6, 24.

In der Telugu (T) und der Gorreslo'schen (B) Ausgabe finden sich folgende Abweichungen:

11 4, 32 - B 2, 3, 22 Sumitrayo 'pasyamana.

II 6, 24 am B 2, 5, 24 yatprasiddd abhishiktam.

II 19, 9 - T K. tad Açvâsaya lil 'mam tvimi - B II 16, 12 tad Açvâsaya răjânam.

II 72, 9 - B 2, 74, 10 pathi the chrantam utsrijya.

II 103, 30 - B 2, 111, 36 yadamah purusho nunan.

weiter nicht zu beachten brauchen. Wie steht es aber nun mit dem 1. und 7. Buche, gegen deren Echtheit begründete Zweifel oft erhoben worden sind?

Der Hauptsache nach unterscheiden sich diese Bücher von den übrigen in metrischer Beziehung gar nicht: der Cloka wird in ihnen nach denselben Gesetzen und mit derselben Strenge gehandhabt. Nur zwei Partien machen eine Ausnahme, nämlich die Viçvâmitra-Episode im ersten, und die Rayaneïs im letzten Buche. In beiden Stücken finden sich nämlich metrisch auffällige oder anstössige Verse in grösserer Auzahl.

In der ersteren Stelle sind folgende Påda unregelmässig:

- I 54,9 evam uktas tu brahmarshir (B I 55,9 brahmarshir evam uktas tu)
  - 55,3 romakûpeshu mlecehûç ca (B 56,3 tu fûr ca) (T . . . ea mlecehû; A ml. ca rom.)
  - 56, 14 teshu çânteshu brahmûstram (ebenso B und T)
  - 64,5 må bhaisht rambhe bhadram te kurushva mama çâsanam

III 11, 72 TK tvám főr tvá - B III 17, 2 amantrayo tvám bhagavan.

III 35, 9 T 1, 2. K vimçadbhujo Daçagrivo, fehit B.

V 4,20 T2 K dhvajotpatáklnac caíva — B V 10,22? dhanvinah khadginac cápi.

VI 31, 44 - B VI 7, 47 Prahastena lhà "nitam.

VI 38, 8 T 1, 2 K tam anvårohat -- B 6, 14, 11 anvårohae ca Sugrivah.

VI 43, 43 T I, 2 K apavlddhaig ca bhinnaig ca — B VI 18, 53 ca bhannaic ca.

VI 59, 112 T 1, 2 K atha VAyusutah kruddho, B fehlt.

VI 90, 66 T 1, 2 durayaram, T 1 duryishaham, T 2 K duryishaham, B VI 70, 92 duradharsham duryishaham.

VI 105, 10 T2 K svarparetA divAkarah, B fehlt.

VI 114, 93 T 1, 2 vimyleya buddhya dharmajno, B VI 95, 46 wie T.

VI 128, 102 T 1, 2 nityapushpd nityaphalds, B VI 113, 6 wie T.

Von diesen 16 metrisch anstössigen Stellen bleiben in der Gorresio'schen Ausgabe nur vier (die euroby gedruckten), in der Telugu-Ausgabe siehen resp. zehn. Es ist schwer zu entscheiden, ob die Telugu-Ausgabe die ursprüngliche oder die ennendirte Lesart bietet; ersteres scheint mir sicher bei: duräväran durvishnhyam, letzteres bei: tad äçväsaya hi 'mam tvan, vinçadbluijo Daçagrivo, tan anvarohat Sugrivo, dhvajotpatäkinaç caiva, vinnigya buddhyå dharmajno.

( T må bhaishts tvam varårohe (von einer Kuh!)

(B 66, 5 tvam rambhe kuru mã bhaishth priyam me priyabhāshint)

65, 13 vināgayati trailokyam (B 676 vināgayati lokāņs trīn)

65, 15 sammûdham iva trailokyam (fehlt B)

65, 27 pûjayamûsa brahmarshim (fehlt B)

Alle diese Pâda mit Aussehluss von 64,5 werden metrisch richtig, wenn man annimmt, dass, wie in dem "Gâthâ-Dialekt", anlantende muta enm liquida nicht notwendig Position bilde. Natürlich gilt dies nur für die fragliehen Gesänge: 54—56 u. 65. In diesen wird die Erhebung Viçvâmitra's zum brahmarshi erzählt. Die dazwischen liegenden Gesänge 57—64 behandeln teils damit nicht direkt zusammenhängende, andere auf Viçvâmitra bezügliche Sagen (Triçanku, Ambartsha und Çunahçepha 1)), teils offenbar spätere Ausspinnungen der ersten Geschichte, nämlich wie Viçvâmitra erst râjarshi (57), dann maharshi (63, 64) wird, che er die Würde eines brahmarshi erlangt.

Wir haben hier also ein metrische Eigentümlichkeit als Beweismittel dufür, dass ein in alle Recensionen aufgenonnnenes Stück, das in sich abgeschlossen ist, von einem anderen Dichter als dem der es einschliessenden Erzählung herrührt. — Aus ähnlichem Grunde mitssen wir den ersten Teil des 7. Buches, der die Geschichte Rävana's behandelt, für das Werk eines besondern Dichters halten. Denn auch hier finden sich in einem nicht sehr ausgedehnten Stücke seehs metrisch auffällige oder austössige ungerade Påda:

5, 26 Amarâvatîm samâsâdya

6, 26 Yamalârjunan ea hârdikya

16, 5 kimmimittam iechayâ me (T. 1. ccccluyâ)

16, 30 tada vartmasn calitâ (T. 1. vartmastha, Tîrtha: laghvaksharam ârsham)

21, 14 samtaryamanan Vaitaranim

30, 10 pakshinaç catushpado va (T. 1. pakshinaç ca catushpado ciuc handgreiffiche Verbesserung.)

Es ist beachtenswert, dass im Altareya Bråhmana (ed. Aufrecht, Einleitung p. V) auf die Sage von Çunahçepha die Besprechung des untergeordueten Verhältnisses der Kshatriya folgt.

Bei Gorresio:

5, 26 Amaravatim asadya (!) (metriseh falseh.)

6, 33 Yamalarjiman ca hardikyah (wie C)

16,5 kim idam ymminittam tu

16, 36 âsanebhyaç ca calitâ

25, 11 täryamäņän Vaitaraņīm (metrisch falsch)

38, 10 catushpado va paksht va (handgreifliche Verbesserung)

In A: Amarâvatîm samâsâdya

Yamalârjunan hârdikyah (metriseh falseh)

kim idam hy animittam me

asanchhyah pracalita

(santāryamāņān Vaitaratifm fehlt)

(Der Vers "pakshinas" ist ganz anders in A)

Drei der obigen Påda sind neunsilbig; von denselben ist einer in B unverändert erhalten: yamalärjunan en härdikyah, einer in A: amarävatīm samāsādya; zwei sind in B durch Unterdrückung einer Silbe auf acht Silben requeirt, aber der so bergestellte Påda ist metrisch nurichtig; dasselbe findet bei einem Påda in A statt. Es dürfte also nicht zu bezweifeln sein, dass alle drei neunsilbigen Påda ursprünglich sind. Ebenso dürfte wenigstens einer der ührigen unregelmüssigen Påda (pakshinaç) alt sein. So fünden sich mindestens vier Fälle abweichender Versbildung in einem Stücke, das sich auch inhaltlich als ein in sich abgeschlossenes, und daher für sich stehendes zu erkennen giebt.

Die Ergebnisse, zu denen nus die Untersuchung auf Grund metrischer Besonderheiten in verschiedenen Teilen des Gedichtes geführt hat, sind für unsern eigentlichen Zweek von gerüngem Belang, so interessant sie an sich auch sein mögen. Denn dass das ganze siehente Buch ein späterer Zusatz sei, kann nicht wohl in Zweifel gezogen werden. Sehon der Sehluss des sechsten Buches beweist dies. Dort findet sich nämlich die Verheissung des Lohnes (gravanaphala), der denjenigen zuteil werden soll, die das Rämäyana (ädikävyam idam cä"rsham pura Valmikina kritam) hören 1); also

Aus demselben Grunde muss die "Herabkunft der Ganga" 138 bis 44 ein besonderer, später eingeschalteter Bestandteil sein. Denn auch

galt zur Zeit, wo dieser Schluss gedichtet wurde, das Uttarakanda noch nicht als ein integrirender Bestandteil des Ramayana.

In ähnlicher Weise fördert uns die Erkenntnis nicht wesentlich, dass die Episode über Viçvâmitra ein eingeschobenes Stück ist. Denn die Echtheit des ersten Buches ist mit guten Gründen in Zweifel gezogen worden, so schon vor 50 Jahren von Adolf Holtzmann (Über den griechischen Ursprung des indischen Thierkreises, Karlsruhe 1841 p. 36 fgg.). Im Verlaufe unserer Untersuchungen werden wir auf diesen Punkt zurückkommen; vorlänfig mag es genügen, sich die begründeten Bedenken gegen die Echtheit des ersten Buches vor Augen zu halten. Wenn sie zu Recht bestehen, was nützt uns dann für unsere Untersuchung der Nachweis, dass in dem später hinzugedichteten ersten Buche ein Stück noch später eingeschohen ist?

Wenn auch unsere bisherigen Ergebnisse wenig befriedigend sind, so musste doch die Untersuchung des Metrums zuerst vorgenommen werden, weil ja die Vermutung nahe lag, auf diese Weise zu einer Kritik des Gedichtes gelangen zu können. Wenn die Vergeblichkeit des Versuches nachgewiesen ist, wird man mit um so grösserem Ernst nach andern Kriterien suchen. - Noch in anderer Weise könnte man die Metrik zur Unterscheidung verschiedener Teile des Textes verwenden. Neben den gewöhnlichen Cloken, Pathya, kommen nämlich vier Varietäten des Cloka. Vipula, vor. Nun sind, wie ich für die klassischen Dichter gezeigt habe (Iudische Studien 17 p. 444), die Verhältniszahlen der verschiedenen Vipula zu einander sowie zu der Pathya je nach den Diehtern verschieden, und bekundet sieh darin die individuelle diehterische Praxis. Man könnte nun ähnliche Untersuchung auch in verschiedenen Teilen des Ramayana austellen. Aber es ist zweifelhaft, ob viel auf diesem Wege zu erreichen sein werde.

er schliesst mit elnem gravapaphalam; yah gravayati vipreshu kahatriyeshv itareshu ca | priyante pitaras tasya priyante daivatani ca | idam akhyanam ayushyam Gangavatarayam gubham | yah griqoti ca Kakutstha sarvan kaman avapnuyat | (sarve papah pranagyanti ayuh kirtig ca vardhate).

um einigermassen zuverlässige Durchschnittszahlen zu erreichen, müsste man dieselben auf ausgedehntere Stücke gründen; es würde also auf kleinere Stücke, die der Einschliebung verdächtig sind, dieser Prüßtein keine Anwendung finden können. Um nun zu zeigen, wie sich die Sachlage bei dieser Untersuchung stellt, gebe ich die Verhältniszahlen auf das Tausend berechnet. Voran stelle ich die Zahlen, wie sie sich aus 1600 Gloken des 2. Buches ergeben, es folgen dann die Zahlen aus der ersten (2) und zweiten (3) Indrajit-Episode (VI 44—50 u. VI 80—90); dann die aus der Hammat-Episode (J 54—65). Beachtenswerth ist, wie im 2. Stücke

| VipulA   | 1  | 2  | 3  | 4 |
|----------|----|----|----|---|
| 1. Stück | 38 | 29 | 32 | 4 |
| Q. p     | 38 | 28 | 17 | 6 |
| 8        | 39 | 31 | 28 | 1 |
| 4        | 41 | 12 | 33 | 2 |
| 5. ,     | 65 | 21 | 28 | ő |

die Ziffer der 3. Vipulå, im 4. Stücke die der 2. Vipulå hinter der normalen Durchschnittszahl (im 1. Stücke) zurück bleibt, während im 5. Stücke die 1. Vipulå unverhältnismässig häufig ist. Aber es dürfte zu gewagt erscheinen, allein darauf hin die hezeichneten Stücke einem andern Dichter zuzuschreiben als dem der Hauptmasse des Gedichts.

Auch darauf sei noch hingewiesen, dass an gewissen Stellen die Vipuläverse besonders hänfig, an andern aber auffallend spärlich sind. Haben wir hier mit Einschiebsel geringerer Ausdehnung zu thun, oder stellte sich dem Dichter die Vipulä ein, wenn die Erzählung erregter ist? Es ist mir öfters aufgefallen, dass ein neues Thema gern mit einem Vipuläverse eingeleitet wird.

Ein anderes Mittel, Stücke verschiedener Antoren von einauder zu unterscheiden, würde die sprachliche Form bilden. Vielleicht würde eine lexikalische Statistik nachweisen, dass gewisse Wörter nur in bestimmten Teilen des Gedichtes vorkommen, in andern aber fehlen. Ich habe meinen Schüler Herrn Wirtz veranlasst, derartige Untersuebungen zunsichst au Eigennamen und Epitheta vorzunehmen, und soweit ich von seinen Arbeiten Kenntnis genommen habe, dürften sie zu interessanten Resultaten führen. Allerdings wird das genannte Kriterium erst in zweiter Linie angewandt werden können, wenn nämlich sehon aus anderen Gründen irgend ein Stück den Verdacht der Unechtheit erregt hat.

Zuletzt sei noch auf die grammatischen Unregelmässigkeiten hingewiesen. Aber dieselben scheinen ziemlich gleichmässig über das ganze Gedicht ausgestreut zu sein, so dass auch diese Hoffnung, zu einem Prüfmittel zu gelangen, wenig begründet ist. Aus der Sammlung, die Herr von Bühtlingk in den Berichten der philhist. Classe der königl. Sächs. Gesellschaft der Wissenschaften 1887 gegeben hat, habe ich wenigstens nichts für unsern besondern Zweck verwendbares entuchnen können.

### \$ 2.

Nachdem so unser Bemühen, allgemein anwendbare änssere Auzeichen der Echtheit und Unechtheit anfzufinden, sich als vergeblich erwiesen hat, müssen wir uns damit bescheiden, auf innere Gründe hin diese Fruge von Fall zu Fall zu lösen, indem wir Widersprüche mit Vorhergehendem oder Folgendem aufdecken, Abweichungen oder Besonderheiten in der gauzen Darstellung zur Kenntnis bringen, oder endlich in der änssern Form Auffälliges nachweisen. Ich beginne die Untersuchung mit einem Falle, in dem sich die Thatsache der Einschiebung eines größseren Stückes in hohem Grade wahrscheinlich machen lässt. Es ist dies die Hanumat-Episode, der wir schon oben § 2 des ersten Teiles näher getreten sind.

Nachdem Hannmat die Sîtâ in Râvana's Açokahaine gesprochen und sieh von ihr verabschiedet hatte, überlegt er, wie er den Râkshusa einen argen Streich spielen könne V 41. Er verwüstet den Açokahain, setzt die Râkshasinnen dadurch in Furcht, dass er eine riesige Gestalt annimmt, und hat dann mit den Râk-

shasa, die Ravana gegen ihn aussendet, blutige Kampfe zu bestehen. Er macht mehrere Feinde nieder und zerschmettert zuletzt Ravana's Solm Aksha. Aber Indrajit bindet ihn durch die Brahmawaffe. So wird er vor Rûvana geführt, den er in Râma's Namen und als dessen Bote auffordert, die Sitä zurnekzugeben. Ravana will ihn in seinem Zorn töten lassen, aber auf Vibhishana's Einspruch, dass ein Bote nicht mit dem Tode, sondern nur durch Verstümmelung bestraft werden dürfe, lässt er ihm den Schwanz mit ölgetränkten Lappen umwickeln und diese dann anzunden. So durch die Stadt geführt, ohne dass ihm das Feuer Schaden zufügt (denn Sita hatte den Agni gebeten, den Hanumat zu schonen), macht er sich von seinen Fesseln los und springt von Hans zu Haus, mit seinem brennenden Sehwanze ganz Lanka in Flammen setzend. Seine Furcht, Sita möchte bei dem allgemeinen Brande umkommen, benehmen ihm glückverheissende Zeiehen und beruhigende Stimmen der Carana. Daran sehliesst sich im 56. Gesange die oben besprochene, wiederholte Abschiedseene, von der in der Bombayer Ausgabe folgende Verse die Vermittelung zu dem Fortgang der Erzählung bilden:

rākshasān pravarān hutvā nāma viçrāvya cā "tmanah | samāçvāsya ca Vaidehīm darçayitvā param balam || 23 || nagarīm ākulām kritvā vaneayitvā ca Rāvaṇam | darçayitvā balam ghoram Vaidehīm abhivādya ca || 24 || pratigantum manaç cakre punar madhyena sāgaram ||

tatalı sa kapiçûrdûlah svâmisandarçanotsıkah || 25 || âruroha giriçreshtham Arislitanı arimardanah | etc.

Die südindischen Ausgaben, Tirtha und Govindaraja fahren direkt mit dem Verse "tatah sa" fort.

Ehe wir nun auf das Vorkommen der Abschiedseene vor und nach der Hannunat-Episode weitere Schlüsse bauen, müssen wir

<sup>1)</sup> Ramavarman beginnt seinen Comm. zum 56. Gesange mit den Worten: in årabbya "punar madbyena sågaram" ity antåh sårdhacaturvinçatih elokah pråg vyäkhyätapråyå eva. Dagegen ist aus Mahoeyaratirtha's und Govindaraja's Commentaren nicht zu ersehen, ob sie die ersten acht Verse (dem 3-10, 15-20 der Bombayer Ausgabe lassen sie aus) als Wiederholung erkannt haben.

feststellen, ob dasselbe Verhältnis schon in der Diaskenase U vorlag. Denn da in B die Abschiedseene vor der Hanumat-Episode fehlt, und also dort sich nur in C und A findet, so köunte man zweifeln, oh schon U sie dort zum ersten Male gehabt oder erst hinter der Episode. Das letztere ist aus innern Gründen unwahrscheinlielt. Denn erstens ist die Abschiedscene der natürliche Abschluss der ganzen vorhergehenden Unterredung mit Sta, und zweitens . ist der zweite Vers (yadi va manyase) nach der Episode unsinnig. Denn es ware eine geradezu kindische Zunutung Sita's au Hanumat, dass er sieh noch einen Tag lang versteckt bei ihr aufhalten sollte, nachdem er eben erst mit genauer Not seinen Feinden entgangen war; dagegen ist dieser Wuusch Sita's leicht verständlich, wenn Hammat noch von Niemand gesehen worden ist, also vor der Episode. Es ist somit nicht zu bezweifeln 1), dass die Abschiedseene ursprünglich vor der Episode gestanden haben mass, wie noch in C and A, and dass B sie dort weggelassen, um die auffällige Wiederholung 1) zu heben. Da aber ABC die Stelle nach der Episode haben, so ist sieher, dass sehon U sie dort wiederholte.

Die auffallende und aus dem Zusammenhang nicht zu begründende Wiederholung der Abschiedseene lässt sich leicht und befriedigend durch die Annahme erklären, dass die Hammatepisode später zugefügt worden sei. Durch ihre Einschaltung

<sup>1)</sup> Man könnte dagegen einwenden, dass das Wort prasthitum in dem ersten Verse (talas tam prasthitum Sitā vikshamāṇā) besser an der zweiten, als an der ersten Stelle passe. Aber dieser Einwand hält bei genauerem Zusehn nicht Stich. Denn auch an der zweiten Stelle ist H. noch nicht "aufgebrochen" prasthita. Ebenso wenig an der ersten Stelle; aber lesen wir da einige Verse zurück bis in den 38. Gesang, so finden wir folgenden Vers: maniratnam kupivarah pratigrihyā 'bhivādya ca [ Sitām pradakshipam kritvā praņatah pārçvatah kthitah [ 68 ] Daram schloss sich offenbar unmittelbar der Vers: tatas tam prasthitam, an. Nur so erklärt sich prasthitam, dann aber zu unserer vollen Befriedigung.

<sup>2)</sup> Den umgekehrten Weg hat die südindische Ausgabe (wahrscheinlich schon Maheçvaratirtha und Govindarāja) betreten, indem sie nämlich am zweiten Orte zwar nicht die ganze Stelle gestrichen, aber sie doch auf wenige Verse zusammengedrängt hat.

wurde der Zusammenhang gestört, und es galt uun, den abgerissenen Faden wieder auzuknüpfen. Auf so feine Arbeit verstanden sich die Rhapsoden nicht, und ebenso wenig die Diaskeuasten, sondern sie halfen sich einfach dadurch, dass sie die Stelle wiederholten, an die sich die weitere Erzählung anschliesst, damit die Hörer wieder irgendwie in den Zusammenhang hinein kännen 1).

Wir haben unn noch zwei gewichtige indirekte Zeugnisse dafür, dass die Episode dem ursprüngliehen Gedichte freud war. Erstens nämlich beriehtet Hanumat bei seiner Rückkehr zu Räma V 65—68 ihm alles, was sich zwischen ihm und der Sitä zugetragen (hei dieser Gelegenheit findet sich die oben mit III bezeichnete Wiederholung der Abschiedseene); aber er erwähnt mit keinem Worte seiner Thaten in Lankâ, seines Gesprächs mit Rävana, der ihm zugefügten Mishandlung und seiner Rache; und als er im weitern Verlauf VI 3 von Räma aufgefordert wird, über Rävana, sein Heer und Lankâ zu berichten, schildert er Lankâ als eine reichlich mit allen Mitteln der Verteidigung versehene Stadt, in grellem Widerspruch zu dem nachhinkenden Verse 3, 29, der für seine Zuhörer unverständlich hätte sein müssen, da er ihnen ja nichts von seinen Abenteuer bis dahin verraten hatte:

te mayâ sankramâ bhagnâh parikhâç câ 'vapûritâh | dagdhâ ca nagarî Lankâ prâkûrûç câ 'vasâditâh ||.

<sup>1)</sup> Die oben angeführten zwei Verse (rakshasām pravarān hatvā) scheinen ein Versuch zu sein, die Rückkehr Hanumat's direkt an die Episode anzufügen. Sie sind in B auf den Aufang des 53. und des 54. Gesanges verteilt und zwar in folgender Form: pravarān rākshasān hatvā nāma viçrāvya cā "tmanah | dagdhvā ca nagarīm Lankām Sitām drashium yayan kapih [ 53, 1 ] gatvā cā "mantrayāmāsa gamanāya mahodadheh | tam abhlprashitam drishivā vikshamānā punah punah | 2 ] Darauf folgt die Abschiedzene (sehe oben p. 7) und der folgende Gesang, 54, beginnt: ākulām nagarīm kritvā vyathayitvā ca Rāvaṇam | darçayitvā balam ghoram abhlvādya ca Maithilin | 1 | tatah sa kapiçārdālah etc.

<sup>2)</sup> In ähnlicher Weise wird durch die Wiederholnung derselben Verse: gripu me etc. III 36, 17 ff. und III 40, 17 ff. das zwischen diesen Stellen liegende Stück als Zusatz gekennzeichnet. Es ist eben eine Variation des Stoffes im 41. Gesange.

Überhaupt werden später keinerlei Spuren vom Brande Lanka's crwähnt; als Râma die Stadt belagerte, stand sie in ihrer ganzen Herrlichkeit da, obsehen zwischen dem Brand und Râvana's Tod nicht mehr als ein Monat liegen soll. V 38, 64 f. 65, 25.

Das zweite Zengnis findet sich in Haunmat's Bericht über Rama's Erlehnisse VI 126. Er sagt dort:

abhijuanam maya dattam Rama-namangultyakam | abhijuanam manim labdhya caritartho ham agatah || 45 || unaya ca pumar agamya Ramasya 'klishtakarumnah | abhijuanam maya dattam arcishuan sa mahamanih || 46 || Aber keine Andeutung seiner Abentener in Lanka!

Ein weiterer Grund gegen die Eehtheit der Episode ist, dass in ihr im 46. Gesange erzählt wird, wie Hammat den Yüpüksha und Virüpüksha erschlagen hat, während diese Helden später wieder am Leben sind und ihr Tod im sechsten Buche im 76. und 96. Gesange beschrieben wird.

Demgegenüber kann es nun nicht in die Wagschale gelegt werden, dass Hanumat alle seine Erlebnisse im 58. Gesange den Affen erzählt; denn dieser Bericht ist für den Hörer oder Leser recht überflüssig, nachdem alles eben erst ansführlich erzählt worden ist. Dass er ganz spät erst zugefügt worden ist, geht daraus hervor, dass auf den doppelten Abschied von Sitä Bezng genommen wird;

punar drishta ca Vaideht visrishtaç ca taya punah | 165 |

In den beiden folgenden Gesängen (59 u. 60) wird noch auf die Episode Bezug genommen, aber sie sind so verwirrt und voller Wiederholmigen (z. B. 59, 7. 8 = 60, 5. 6 u. 59, 25-28 = 58 59-61), dass sie schwerlich für alt gelten können. Statt eine Beglauhigung für die Echtheit der fraglichen Episode abzugeben, spricht im Gegenteil deren Erwähnung in diesen Gesängen deutlich gegen ihre eigene Echtheit.

In der fraglichen Episode tötet Hammat einen Sohn Ravana's. Eine solche Heldenthat, sollte man denken, würde doch einen lauten Widerhall in dem Gedichte finden; Gelegenheit dazu böte sich oft, namentlich im Kampfteil des 6. Buches. Die Erwähnung Aksha's findet sich aber dort nur an zwei Stellen: VI 59, 58 mul

VI 60, 75. Beide Stellen lassen sich leicht als Einschiebsel erweisen.

Gegen die Echtheit von VI 59 nämlich spricht, dass er in ganz ungewöhnlicher Weise aus Gloka und Trishluhh gemischt ist; dass darin Akampana und Naruntaka als lebend aufgeführt werden, obsehon der Tod des Ersteren sehon im 56., der des Letzteren im 58. (Jesange erzählt worden sind 1); ferner dass der hier geschilderte Kampf Lakshmana's mit Ravana, worin ersterer zuletzt mit einer Lanze durchbohrt wird, offenbar nur eine Nachahmung, zum teil Umdichtung, der Erzählung desselben Ereignisses im 100. Gesange ist; und endlich, dass, obgleich sehon hier Rama mit Ravana kämpft, er nach 100, 46—52 ihm damals erst zum ersten Male gegenüber treten soll.

Die Unsehtheit der zweiten Stelle 60, 75 ergiebt sieh leicht aus dem Zusammenhange. Es berichten nämlich dort die Räkshasa dem eben von ihnen aufgeweckten Kumbhakarna, was sieh während dessen Schlafe alles ereignet hat: Räma's Zug über's Meer, die Verbremung Lankä's mid Erschlagung Aksha's durch Hanumat (v. 75). Aber die beiden zuletzt genannten Ereignisse hätte Kumbhakarna schon kennen müssen, denn nach deren Eintreten hatte er am Rate der Räkshasa teilgenommen, wie im 12. Gesange desselben Buehes erzählt wird.

leh zweisle nicht, dass man auch den Stil der Hammatepisode bei genauerem Studium als tief unter dem der zweisellos

<sup>1)</sup> Es dürften vielleicht Einige geneigt sein, auf dergleichen geringfügigere Widersprüche kein sonderliches Gewicht zu legen, nach dem Grundsatze; interdun dermit Homerus. Aber man hüte sich, dem Dichter zu grosse Schlafsucht beizulegen. Denn es ist zu bedenken, dass das Ramayana wahrschelnlich das Lebenswerk Valmiki's war, und dass er es nicht blos dichtele, sondern auch auswendig wissen musste, um es nach Art der opischen Dichter vorzutragen; dabei hätten ihm Widersprüche, die sich unwilkürlich eingeschlichen haben könnten, auffallen nüssen, und er hätte für deren Entfernung zu sorgen Gelegenheit finden können. Darum darf man Widersprüche nicht als opischer Gewohnheit nicht widersprechend leichten Kaufes hlunchmen; namentilch wenn dieselben sich mehren, ist man berechtigt, auf Zusätze von anderer Hand zu sehllesson.

echten Stücke stehend erkennen wird; namentlich wird man den Mangel coneiser Darstellung, den Gebrauch versfüllender Beiwörter und Partikeln leicht bemerken. Doch sei hier auf noch etwas anderes hingewiesen, nämlich auf den burlesken Ton, der einen grossen Teil der Episode durchdringt. Es wird die Affennatur Hammat's hervorgekehrt, nm komiselt zu wirken. Die Spiellente hatten sieherlich durch den Vortrag dieser Episode einen Lacherfolg bei ihren Zahörern, und darauf hatte es der Dichter auch wold angelegt, unbekümmert darum, oh das zu Hammat's Charakter passe oder nicht. Wo immer die tierische Natur der Affen hervorgekehrt und ins Komische gezogen wird, dürfen wir Verdacht gegen die betreffende Stelle schönfen. So wird V 61-64 ein toller Streich der durch den Erfolg ihrer Expedition übermütig gewordenen Affen, die Verwüstung des Madhuvana, erzählt. Dies Stück ist überflüssig und störend; streicht man es, so schliesst sich das Ende des 60. Gesanges ohne Schwierigkeit an den Anfang des 65. an:

tasmād gacehāma vai sarve yatra Rāmalī sa-Lakshmaṇah | Sngrīvaç ca muhātejāh kārynsyā 'sya nivedane || 60, 10. tatah Prasravaṇam çailam te gatvā citrakānanam | praṇamya çirasā Rāmam Lakshmaṇam ca mahābalam || 65, 1.

## \$ 3.

Wir wollen min eine Anzahl von grössern und kleinern Stücken auf ihre Echtheit prüfen.

Sugrīva schickt die Affen auf die Suche meh der Sītā, und zwar in vier Expeditionen, die unter Vinata, Hanumat, Sushena, Çatabali stehen und den Osten, Süden, Westen und Norden durchstreifen sollen. Dies giebt Veranlassung, dem Sugrīva eine lange Beschreibung der vier Weltgegenden (1V 40—43) in den Mund zu legen. Dass in dem ursprünglichen Gedichte nicht von vier Expeditionen die Rede gewesen sein kann, sondern um Hanumat mit seinen Genossen abgeschickt wurde, um Sītā anstindig zu machen, ergieht sich unzweifelhaft aus dem Umstande, dass Hanumat den Ring Rāmu's als Erkennungszeichen überbrüngt. Hanumat war also von vornherein als derjenige gedacht, der allein die Sītā fin-

den könnte. Im 44. Gesange steht noch die ursprüngliche Erzählung, wie Sugriva dem Hanumat den Auftrag und Räma ihm den Ring für Sitä gieht. Nur ein schwacher Versuch ist gemacht, den Widerspruch mit der Erzählung von der Absendung der drei andern Expeditionen abzuschwächen durch die Zufügung des ersten Verses:

viçeshena tu Sugrīvo Hanumaty artham uktavāu |
sa hi tasmin hariçreshthe niçeitārtho 'rthasādhane ||
Das Widersinnige, den Hanumat zum Boten au Sītā zu erwählen
und trotzdem noch drei andere Expeditionen abzusenden, lässt
sich nicht durch ein oder paar zugefügte Verse fortschaffen. Wir
müssen, um das Ursprüngliche wiederherzustellen und die nachgewiesenen Widersprüche zu heben, die betreffenden Gesänge,
40—43, streichen, in denen die Entsendung der vier Expeditionen
erzählt und die vier Weltgegenden beschrieben werden. Eine weitere Folge ist, dass mit diesen Gesängen auch 45—47 fallen und
wir den Schluss von 44 au den Anfang des 48. Gesanges anschliessen müssen, und zwar an den 2. Vers desselben. Dann geht
die Erzählung ohne Sprung weiter:

<sup>1)</sup> Beachtenswert ist, dass der Ring svanamankopaçobiltam ist. Eine andere Hindeutung auf Schriftzeichen finde ich in V 21, 27: ishavo nipatishyanti Ramalakshnanalakshitah. Dass in Indien schon zur Zelt Açoka's die Schrift allgemeln bekannt war, geht aus der Thatsache hervor, dass sich dieser König derselben zur Verbreitung seiner Morallehren bedienen konnte. Denn seine Inschriften sind nicht an Gelehrte gerichtet - dann würden slo in Sanskrit abgefasst sein -, sondern an das Volk; deshalb reden sie die Volksprache. Was würde der Gebrauch der Volksprache in Inschriften genützt haben, wenn das Volk sie nicht hiltte lesen können? Deshalb halte ich die von M. Müller (die Wissenschaft der Sprache, Lelpzig 1892 p. 167) ausgesprochenen Meinung, das Magadha-Alphabet sel "das Werk einer Kommission von Gelehrten, die, wahrscheinlich im Auftrage des Königs (Açoka), aus freinden Quellen ein Alphabet entwarfene, für verfehlt. Die systematisch phonetische Vollständigkeit des Açoka-Alphabets beweist zwar die Mitwirkung von Gelehrten bei dessen definitiven Festsetzung; aber die unphonetische, später aufgegebene Orthographie der ältesten Inschriften zeugt für den praktischen Gebrauch der Schrift im Volke, dessen Schreibwelse sle adoptiren.

sa tad grihya hariçreshthah kritvá műrdlmi kritánjalih | vanditvá caranau caiva prasthitah plavngarshabhah || 44, 15, sa ta dűram upágamya sarvais taih kapisattamaih | tato vicitya Vindhyasya gulaç ca gahanáni ca || 48, 2.

Die Erwähnung des Vindhya hier und in 49, 15 ist sehr auffällig. Man muss daraus entnehmen, dass Hanumat mit seinen Affen hauntsächlich den Vindhya nach der Sita absuchte. Und dass dies der Gedanke des Diehters war, ersieht man auch noch aus 53, 3. Dort erblieken nämlich die Affen den Ocean am Fusse des Vindhya (Vindhyasya tu gireh påde . . . upavishtåh) und beschliessen, weil die Frist zur Rückkehr abgelaufen ist, das prayopaveçanam zu machen. Die Absuchung des Vindhya würde nun dem Auftrage, den Süden zu ihrehforschen, widersprechen, denn wir untssen uns dies Gebirge weit nördlich von Kishkindha denken. Dem ließe sich nun entgegenhalten, dass in der Beschreibung des Sudens im 41. Gesange zuerst der Vindhya genanut wird v 8. Aber es ist zu beschten, dass die Schilderung der Weltgegenden nicht den Ort, in welchem sieh Sngrivn befindet, zum Ausgangspunkt hat, sondern das (langesland 1), die Heimat des Dichters dieses Stückes. Diese Verrückung des Stamlpunktes ist ein neuer Grund für die Unechtheit des Stückes; denn von dem urspränglichen Dichter darf man wohl voranssetzen, dass er sich soweit in die von ihm geschilderte Situation versetzen konnte, dass er derartige Missgriffe vermieden hätte. Fällt das oben bezeichnete Stück weg, so erhält Hannnat nur den Auftrag Sità ausfindig zu machen, und nicht den, eine bestimmte Weltgegend abzusuchen. Und damit lässt sieh der Wortlant in den beiden ältesten Inhaltsübersiehten im 6. und 1. Buche wohl vercinigen. Es heisst nämlich VI 126, 40:

adishta vanarendrena Sngrivena mahatmana | daça kotyah plavanganam sarvah prasthapitah digah ||

<sup>1)</sup> Die Sarayû gehört zum Osten, Maru zum Westen, der Vindhya zum Süden, der Himilaya zum Norden. In dem Festgruss an Boehtlingk glaubte ich die Erwillnung des Vindhya als einen Beweis für die Unbekanntheit des Südens verwerten zu dürfen; nach dem oben Bemerkten fällt dieses Argument fort.

und I 1, 71:

sa ca sarvân samânîya vânarûn vânarurshabbah [

diçah prasthapayamasa didrikshur Janakatmajam ||.

Hieraus geht nicht hervor, dass vier Expeditionen nach den vier Weltgegenden gesandt worden seien, obgleich der Wortlaut dies nicht gerade numöglich macht, sondern nur soviel, dass die Affen in grosser Anzahl überallhin auf die Suehe nach Stü gingen.

Ein weiteres Bedenken gegen die Ursprünglichkeit der Erzählung von den vier Expeditionen ist der Umstand, dass alle im weiteren Verlaufe der Geschichte hervortretenden Affen den Hammat begleiteten, selbst Sushena (IV 65, 9), der doch den Westen zu durchforsehen abgesandt war! Die Führer der übrigen drei Expeditionen spielen aber, soweit sie überhaupt noch vorkommen, gar keine hervorragende Rolle.

Für die Unschtheit der Weltbeschreibung kann man auch einen formellen Grund geltend nuchen: die sehr verworrene und sprunghafte Darstellung. Sie rithrt wahrscheinlich von einem Spielmann her, der dies offenbar beliebte Thema, das in den Digvijaya und ähnlichen Partien des Mahäbhärata des öftern und mit gründlicherer Sachkenntnis behandelt worden ist, auch auf seinem Repertoir haben wollte.

Um noch an einigen kleineren Stücken den Nachweis der Unechtheit zu erbringen, verweise ich zunächst auf VI 69. Dort wird der Tod einiger Räkshasa erzählt, die entweder sehon vorher getötet worden sind, wie Triciras III 27, Naräntaka VI 58, oder norh einmal getötet werden, wie Mahodara VI 97 und Mahaparçva VI 98. Änsserlich ist die Einstreunug von Indravajrastrophen in die Çloken auffällig und gehört sicherlich einer jüngeren dichterischen Übung an 1).

Oben p. 31 ff. erkannten wir ans der Wiederholung derselben Verse vor und hinter einem Abselmitt dessen Unechtheit. Ähnliches lässt sich öfters, wenn auch nicht bei so grossen Stücken,

Ich pflichte auch der Ansicht bei, dass die Strophen in anderen Versunssen, die meistens aber nicht überall das Endo eines Gesanges bezelchnen, nicht von dem ersten Dichter herrühren.

wie der Hammat-Episode, beobachten. So werden die Verse VI 17, 27—30 im folgenden Gesange v. 17—20 wiederholt. Es wird nämlich in diesen Gesängen die Anfnahme Vihlishana's erzählt. Sugrīva rikt ihn als Spion zu töten, Räma aber betont die Pflicht, Schutzfichende zu schützen. Zwischen beider Reden ist die Beratung der Frage vor den versammelten Affen eingeschoben, wobei nach Andern Sugrīva spricht und seine Rede mit denselben Worten wie seine erste schliesst. Darauf steht noch an beiden Stellen (17, 30 und 18, 20) der Vers:

evam nktvå (tu tam Råmam samrahdho) vålimipatih | våkyajno våkyakuçalam tato mannam upågamat ||

Statt der eingeklammerten Worte steht an der zweiten Stelle: Raghuçreshtham Sagrivo. Dass 17;31 his 18,16 ein Zusatz sein muss, ist klar. Der Zweck der Einschichung ist, Lehren des Niticastra vorzutragen. Es ist einleurhtruil, dass dieser Gegenstand allenthalben an den Höfen der Grossen mit Interesse gehört wurde, weshalb die Rhapsoden jede Gelegenheit germ ergreifen mochten, ihre Weisheit einem dankbaren Publikum aufzntischen 1). Die meisten Erörterungen dieser Art machen sehon durch ihren trockenen lehrhaften Ton den Eindruck der Unechtheit; z. B. der 100. Gesang des zweiten Buches.

Eine andere Kategorie von Zusätzen erkennt man an einem ahnlichen Anzeichen. Zuweilen wird nämlich sehon am Ende eines Abschmittes der Übergang zu einem neuen Gegenstande gemacht, der aber erst später, nämlich nach dem Zusatz, in Angriff genommen wird. So emlet der erste Bericht Hammat's über sein Zusammentreffen mit Sitä in C mit den Worten:

etad eva mayâ "khyâtam sarvam Râghava yadyathā | sarvathā sāgarajale santārah pravidhīyatām || V 65, 27.

Eine Wirkung dieser Mahmug findet sieh aber erst nach drei Gesängen, nämlich in VI 1. Die eingeschobenen Gesänge haben nur

Man denke an das 12. Buch des Mahâbhârata, das ähulichen Zwecken dieut, und dessen Eintügung in das Epos nur eine äusserliche, ganz lockere ist.

den Zweck, die rührende Seene zu verlängern. Denn wenn es einem Rhapsoden gelang, seine Zuhörer zu rühren, so wird er wohl dementsprechend belohnt worden sein. In dem vorliegenden Falle ist nun die Sprache des 66. Gesanges ziemlich verwirrt, und der 67. Gesang ist eine wörtliche Wiederholung der Abschiedseene, wie oben ausführlicher dargelegt worden ist.

Endlich sei noch ein Fall erwähnt, in dem sich die Anfänge verschiedener Versionen desselhen Gegenstandes nebeneinander erhalten haben. So herrscht im Anfange des 6. Buches, wo die Verbaumung Vibhishana's erzählt werden soll, grosse Verwirrung. Im 6. Gesange tritt der Rat der Rakshasa zusammnen, ebenso im 10., im 11. und im 12. Gesange! Es kann hier gar kein Zweifel bestehen, dass die Anfänge von vier Liedern, die denselben Gegenstand behandelten, einfach an einander gereiht sind. Es ist kamm der Versneh gemacht, aus den verschiedenen Versionen eine einheitliche Erzählung herzustellen. Ich will nur auf diese Thatsache hinweisen, ohne eine Reconstruktion des Urspränglichen zu unternehmen. Wahrscheinlich wagten die Diaskeuasten es nicht, Überliefertes beiseite zu schieben, wie uns denn hantig, namentlich in C. Verse erhalten sind, die sich nicht construiren lassen, weil in ihnen das Prädikat fehlt, und ähnliches: es sind das eben Bruchstücke von Versen, die man lieber in ihrer jetzigen, obgleich fragmentarischen Form bewahren, als kurzerband entfernen wollte. Man sieht daraus, wie gewissenhaft oder, wenn man will, wie oberflächlich die Redaktoren verfuhren, und wir dürfen daher hoffen, dass ein eingehendes Studium uns mit grösserer Sieherheit und Vollständigkeit die Geschichte und Komposition des Ramayana werde erkennen lassen, als dies z. B. bei den homerischen Epen der Fall ist.

### \$ 4.

Die meisten Zusätze dürfen wir im 6. Buche erwarten. Die Kämpfe mit den Räkshusa, wu Felsen und Bänne auf die Feinde geschleudert und durch andere wunderbare Waffen unschädlich gemacht werden, waren für Dichter und Rhapsoden ein dankbares Thema, das sie zu neuen eigenen Schöpfungen auregte.

Durch mehr als seehzig Gesänge ziehen sich die schier endlosen Kämpfe hin. Dass die ursprüngliche Schilderung viel kurzer war, möchte ich einesteils daraus schliessen, dass in der Inhaltsübersicht I 1 der ganze Kampf vor Lanka nur mit einer Zeile bedacht ist:

tena gatva purhu Laukam hatva Ravanam ahave |

Ramah Stam anuprapya param vrajam upagamat | 81 || Anderseits scheint aus VI 91, 16 hervorzugehen, dass bis dahin, his zum Tode Indrajit's, also vor dem letzten Entscheidungskumpf, die Schlacht unr drei Tage gedanert habe:

Vibhîshuṇa-Hamûmadhhyâm kritam karma mahad raṇe | 16 || ahorâtrais tribhir vîrah kuthaṇeid vinipâtitah | Die drei Tagewerke lassen sich noch deutlich erkennen:

- Tag. Allgemeiner Kampf. Imlrajit bindet Råma uml Lakshmana durch den Pfeilzauber.
- Tag. Die R\u00e4kshasa werden zur\u00e4ckgeschlagen. Kumbhakarun wird geweckt. Er grei\u00e4t in den Kampf m\u00e4chtig ein, wird aber zuletzt get\u00fctet.
  - 3. Tag. Indrajit's Knupf and Tod.
  - (4. Tag. Ravana's Kampf and Tod.)

Natürlich rechnen die einheimischen Erklärer 1) ganz anders. Sie stehen unter dem dogmatischen Zwange, dass Räma genau nach 14 Jahren in seine Vaterstadt zurückkehren müsse, nämlich Caitra su. di. 9; und damit müssen alle andern zerstreut sich im Gedichte tindenden Zeitangaben irgendwie in Einklang gebracht werden. Sie nehmen daher eine viel längere Zeitdauer und zwar einen halben Monat für den Kampf um Lanka au.

Ich will nun versuchen, hier im 6. Buche einige grössere Partien als spätere Einschiebsel nachzuweisen. Nachdem das Heer der Affen über den Ocean gesetzt war, erblickte Râma schreckliche Zeichen, die den bevorstehenden Kampf verktuden VI 23. Dieselben Verse 23, 2—13 kehren wörtlich in 41, 11—22 wieder. Wenn wir die zwischen beiden Stellen stehenden Gesänge

Über die verschiedenen Ansichten berichtet R\u00e4mavarman im Tilaka zu VI 108.

weglassen, vermissen wir nichts Wesentliches. In denselben wird erzählt, wie Cuku mal Sårana das Heer der Affen ausspioniren und darüber Råvana berichten. Der schiekt dann noch einen Spion Cardula und erhült auch von ihm Bericht. Cardula und Cuka sind aber schon vorher als Spione im 20. Gesange aufgetreten, che das Heer über den Ocean gesetzt war. Offenbar ist die eine Erzählung durch die andere veranlasst, und zwar scheint mir die an späterer Stelle stehende die ältere zu sein. Denn der Gedanke ist berechtigter, das vor Lankâ lagerade Heer durch Spione ansforschen zu lassen, als das noch jenseits des Oceans befindliche. Aber das allmähliche Wachstum der Erzählung können wir noch weiter verfolgen. Denn da Cârdûla dasselbe leistet wie Caka und Sârana, so ist die eine Erzählung kann etwas besseres als eine Variation der anderen. Übrigens scheint mir jede Erzählung von einer Spionage (therff()ssig zu sein, weil sie keinerlei Einfluss auf den weiteren Gang des Gedichtes hat. Aber da in der Kriegsknust der Inder die List eine wenigstens ebenso grosse Rolle wie die Tapferkeit spielt, so mögen sich spätere Sänger veranlasst geschen haben, das Versäumnis Valmiki's nachzuholen.

Darauf folgt die Seene, in der Ravma die Sita durch den bervorgezauberten Konf Råma's und seinen Bogen zu täuschen sucht; aber nach einem Eindruck nurchenden Anfang wird die Scene in kläglicher Weise zum Abschlass gebracht. Wahrscheinlich ist der vorliegende Text stark entstellt, und war wohl, wie aus dem Schlusse des 34, und dem Anfange der 35, Gesanges zu ersehen ist, der ursprüngliche Gedanke der, dass der Lärm des nahenden Heeres den Betrug Råvana's aufdecken sollte. Denn dieser hatte der Sitä gesagt, Prahasta habe in einem nächtlichen Überfall das Heer der Feinde noch am jenseitigen Ufer des Meeres überwunden. Wie dem auch sein mag, sieher scheint mir, dass der Gedanke, der zur Ausarbeitung dieser Erzählung führte, der Zwillingsbruder, möchte ich sagen, von demjenigen ist, der in Gesang 47 und 48 zur Ausführung gelangte. Dort wird nämlich erzählt, wie Ravuna der Sità auf dem Pushnaka die scheintoten Rama und Lakshmana zeigen lässt. In beiden Scenen bricht dann Sitä in Klagen aus, und eine mitleidige Råkshast, im ersten Falle Sarama, im zweiten Trijață, klărt sie über den Sachverhalt auf. Welche von beiden Erzählungen die ältere ist, können wir munitersucht lassen; beide scheinen mir nămlich nur eine Variation der sicherlich älteren, weil schon im Mahâbhārata erwähnten, Erzählung zu sein, die sich im 81. Gesauge findet. Dort zaubert nämlich Indrajit ein Ebenbild der Sîtâ hervor, dass er vor den Augen Hammat's und der Affen enthauptet. Es ist eine Art diabolischer Bosheit, wie Indrajit selbst sagt:

pfdåkaram mnitrånåm yac ca, kartavyam eva tat | 81, 28. Für den Augenblick wirkt dies Mittel: die Feinde werden bestürzt, Råma mutlos, bis Vibhfshana die Erklärung giebt. Diese Begehenheit ist durchaus dem Charakter der in ihr wirkenden Personen augemessen und dient dazu, deren Leidenschaften drastisch nus vor Augen zu führen. Dagegen sind jene beiden vorhin besprochenen Scenen, die dasselhe Motiv mit in umgekehrter Anwendung enthalten, ohne äussere und innere Berechtigung. Dem wozu sollte Råvana die Sitä an den Tod Räma's glanben machen, weim dieser Glanbe mit von kürzester Dauer sein konnte? Sie wird sich darum ihm doch nicht auf Knall und Fall ergeben. Rävana's Betrug bezweckt mit, die Fran zu quälen, die er begehrt, und das ist des grossen Dämonen durchaus nuwürdig. Aber den Sängern genügte es, eine spannende Situation zu erfinden und durch die Klagen der Sitä zu rähren.

Die noch erührigenden Gesänge VI 35—40 sind überflüssig: 35 und 36 sind nach 14 ff. abgesehmackt; die Aufstellung des Heeres in 37 findet sich später, 41 und 42, noch einmal. In 38 und 39 wird Lankå beschrieben, wie es Råma vom Suvela aus erblickt: ganz überflüssig, nachdem die Stadt sehon ausführlich im 5. Buche beschrieben ist.

Noch auf eine den oben besprochenen ganz analoge Wiederholung im 6. Buche sei hier aufmerksam gemacht.

Im 74. und 101. Gesange wird in ziemlich übereinstimmender Weise erzählt, wie Hammat, um die vier Heilkräuter zu holen, 1000 Meilen durch die Luft fliegt, zu dem hezeiehneten Orte zwischen Kailâsa und Rishabha die Heilkräuter nicht findet, und dann mit dem ganzen Kränterberge beladen nach Lanka zurückkehrt. Die kürzere Schilderung in 101 setzt die längere in 74 voraus 1); diese ist aber zum Teil in Trishtubh gedichtet, was immer ein Zeichen späterer Ahfassung ist. Noch ein anderer Grund spricht aber gegen ihre Echtheit. Der Sprung Hammat's über das Meer, um nach Lauka zu gelangen, wird von dem Dichter als eine ungeheure That weitläufig erzählt; würde derselbe Dichter eine noch viel wunderbarere und unglaublichere Leistung Hammat's in so summarischer Weise abthun? Sicherlich nicht! Er würde dem Eindrucke, den die erste Leistung gemacht hat, durch die Erzählung einer noch grösseren. Abbruch thun. Dagegen würde ein Rhapsode seinen Stolz darein setzen, durch eine neue Erfindung die alte Erzählung zu übertrumpfen; zugleich wird er gerne die Gelegenheit benutzen, ans der letzteren solche Züge, die besonderen Beifall finden, seiner Dichtung einzuverleihen (vergl. VI 74, 45 ff. mit V 1, 10 ff.). Noch einmal, nämlich im 50. Gesange, wird ein Aulauf genommen, Hammat nach den Heilkräntern abzusenden. Aber die Erzählung wird nicht durchgeführt, sondern Garnda erscheint als dens ex machina und heilt Rama und Lakshmana von dem Pfeilzauber. Das ist offenhar die ältere Gestalt der Erzählung; die Heilung durch die von Hammat in wunderbarer

Die Unechtheit des ganzen 101. Gesauges bisst sich noch in anderer Weise darthun. Am Ende des vorhergehenden Gesauges tint nämlich Räma den feierlichen Schwur (v 48):

asmin muhûrte nacirût satyam praticrinomi vah | arâvanam arâmam vâ jagad drakshyatha vânarâh] Und er litht dann die drei Welten zu Zengen seines Kampfes mit Râvana ein (v 55);

adya pacyantu Râmasya Râmatvam mama sanyuge| trayo lokâh sagandharvâh siddhāc ca sahacârnāhi]

<sup>(</sup>die Lesart in dunch T, die bomb. Ausgabe hat siddhaganulharvacarapah). Das ist offenbar die Einleitung zu dem Entscheidungskampf, der nun geschildert werden müsste. Dazwischen steht aber jetzt die Erzählung von Lakshmapa's Heilung durch die von Hanumat herbeigeschaften Wunderkrütter. Dadurch wird der Zusammenhang zerrissen und die pathetische Einleitung der Kampfesschilderung völlig wirkungsloß gemacht. Ein Kusseres Zeichen der Einschiebung des 101. Gesanges hat sich erhalten: die Verse 100, 57 und 58 kehren mit einigen Abweichungen in 101, 3 und 4 wieder. So ist also noch die Fuge erkennbar.

Weise herbeigebrachten Heilkränter war eine spätere Erfindung, bestimmt die ältere zu verdrängen. Einige Rhapsoden mögen schon im 50. Gesange die spätere Version vorgetragen und an die Stelle von Garnda's Erscheinen gesetzt haben: das beweist der Umstand, dass sich dort 50, 26 ff. noch der Aufang der Erzählung von Hammuat's Absendung nach dem Kränterberg erhalten hat. Die erste Rettung der beiden Haupthelden durch Garnda ist also wahrscheinlich ein Bestandteil des alten Gedichtes und die beiden späteren, wunderbareren Erzählungen von zwei ähnlichen Heilungen sind nur Variationen desselben Grundthemas, die dem Repertoir der Rhapsoden angehören.

Wir dürfen annehmen, dass Abuliche Vorgänge, wie die eben geschilderten, des öfteren eingetreten sind: Variationen eines Themas worden als Originalstücke betrachtet und dann benutzt. um die Erzählung weiter auszuspinnen, und um Gelegenheit für nene Zusätze oder Episoden zu schaffen. Ein lehrreiches Beispiel dastr findet sieh im 2. Buche. Nachdem die Verbauuten Ayodhya und die Ihrigen verlassen hatten (40), werden in Gesang 41-44 die Vorgänge in Daçaratha's Palast geschildert. Im 42. Gesauge wird erzählt, wie der König, nachdem er seinen Sohn aus den Augen verloren hatte, ohnmächtig zur Erde stürzt, Kausalyā und Kaikeyî stützen ilm; er verstösst Kaikeyî und ihren Anhang. Dann kehrt er allein, unter Klagen, zurück und lässt sich in Kausalya's Wohnung führen. Dort bricht er in neue Klagen Zuletzt erblindet er und sagt zur Kausalya: "leh sehe dieh nicht, Kausalya, berühre mich mit deiner Hand: mit Rama schwand mein Augenlicht und kehrt noch immer nicht zurück." 42, 34. Die poetische Gerechtigkeit erfordert, dass der greise König jetzt sein Leben aufgebe: die Trenung von seinem geliebten Solme umsste dem trostlosen Vater den Todesstoss versetzen; das war offenbar die Intention des Dichters. Dass er diesen Gedanken gehabt habe, ergieht sich aus 51, 14. Dort aussert nämlich Lakshmana, der mit Guha die erste 1) Nacht Wache hillt:

Nach dem vorliegenden Texte ist es allerdings die zweite Nacht.
 Aber das dürfte nur darauf bernhen, dass Gesang 45—49 eingeschoben

Kausalya caiva raja ca tathaiva janant mama | na "camse yadi jivanti sarve te carvarim imam |

Aber in dem Gedichte, wie es jetzt vorliegt, bleibt Daçaratha am Leben und stirbt erst sechs Tage später, nachdem Sumantra, der mittlerweile zurückgekehrte Wagenlenker Rāma's, über dessen erste Erlebnisse Bericht erstattet hatte. In der folgenden Nacht erwacht der König und erzählt der Knusalyå, dass er in seiner Jugend den Sohn eines blimlen Büsserpares absichtslos mit einem Pfeilsehnss getötet, und dass dessen Eltern ihm geflucht, er würde dereinst aus Schmerz über den Verlust seines Sohnes sterben. Er fühlt, dass der Fluch jetzt in Erfüllung gehen soll. Ähntiche Worte, wie die oben übersetzten, kehren hier wieder:

cakshurbhyâm tvâm na paçyâmi Kausalye tvam hi mâm sprica 64, 61.

Die Zeichen des Todes treten ein und mit einem letzten Außehrei, in dem er Rama's und seiner Frauen gedenkt, giebt der König seinen Geist auf. So wird im 63. und 64. Gesange erzählt. Ich zweiße nicht daran, dass diese Erzählung sich ursprünglich unmittelbar un Rama's Weggang augeschlossen habe, und ich glaube noch eine Spur des ursprünglichen Verhältnisses im Aufang des 63. Gesanges zu finden. Vers 2 lautet nämlich:

sabhāryo hi gate Rāme Kansalyām Kosaleçvarah |
vivakshur asitāpāngīm suņitvā dushkņitam ātmanah || 3 ||
Darauf folgt zwar, um die Chronologie zu retten, der folgende Vers:
sa rājā rajanīm shushthīm Rāme pravrājite vanam |
ardharātre Daçarathah so 'smārad dushkritam kritam || 4 ||

sind. Das ergiebt sich aus dem Anfange des 60. Gesanges. Dort apostrophirt Rüma die Stadt Ayodhyå: aprieche tväm puri greshthe ..... punar drakshyåmi. Diese Worte setzen doch voraus, dass Räma die Stadt vor sich liegen sicht. Die Entfernang von Ayodhyå bis zum Ganges, wo das oben berührte Gespräch zwischen Lakshnapa und Guha stattfindet, ist für eine Tage-Reise zu Wagen sehr viel, vielleicht zu viel. Aber wer wird einem epischen Dichter daraus einen Vorwurf machen? Es gehört übrigens nicht mehr dazn, als in 7 Tagen von Ayodhyå nach Girivraja zu gelangen, wie im 71. Gesange angegeben wird. Wahrscheinlich schloss sich der 50. Gesang unmittelbar an den 40. an. Vergleiche die ähnlichen Worte 40, 47 und 50, 5.

Aber der gleiche Anfang sa rdja des folgenden Verses verrät den Zusatz in v. 4.

sa rájá putraçokártah surjitvá dushkritam átmanah | Kausalyám putraçokártám idam vacamum abravít || 5 ||

Wahrscheinlich ist die zweite Hälfte von 3 und die erste von 4 eingestigt; dem 3 d kehrt in 5 b wörtlich wieder, asitapängi ist in dieser tragischen Situation ein unpassendes Epitheton, und eieakshuh kann nicht die ihm hier zugemutete Stelle eines verbum finitum übernehmen. Allerdings wäre nach der Streichung der beiden Halbverse das Wort Kansalyam in 3 b unerklärlich. Wahrscheinlich ist es an die Stelle eines Wortes wie sämaje getreten; denn Rüma ist nicht nur mit seiner Gattin in den Wald gezogen, sondern auch mit seinem Bender. Die beiden Halbverse wurden eingesehoben, um das Dogma von den 6 Tagen zu retten, die zwischen Rüma's Abreise und Dagarathu's Tode liegen sollen 1).

A und B haben zwar diese Verse nicht, aber democh beginnt auch in diesen beiden Recensionen der 65. Gesang mit einem inhaltlich ähnlichen Verse, aus dem man denselben Schluss ziehen kann, den ich oben ans den Versen von C gezogen habe.

Râme mamjaçârdûle sânnje vanam âgrite |

râjâ Daçarathah çrîmâu (A, kricchrâm) âpadam samapadyata ||
Doch anch hier findet sich die Angabe, dass das zu beschreibende
Ereiguis am 6. Tage nach Râmn's Abreise cintrat. Der Grund
für die Festsetzung dieses Datmus, das der Intention des Dichters
widerspricht, ist nicht ersichtlich. Ich vernute folgendes. Râmn's
Verbannung und Rückkehr aus derselben wird am 9. Tuge der
hellen Hälfte des Cuitra gefeiert. Nuch 6 Tagen ist Vollmond
des Cuitra. Wahrscheinlich hat man auf diesen Tag den Tod
des Daçarutha festgesetzt.

Treffen die von uns angestellten Überlegnugen das Richtige, so unflesen Gesang 41-44 fortfallen. Sie sind eben uur Varia-

<sup>1)</sup> Die gleiche Augabe findet sich auch in andern Werken: Rönnavarman eitiet zu II 57,2 nus dem Padmapuräna folgenden Vers: Rämusya nirgamadinād dine shashthe 'rilburātrake, hā hā Lakshunun hā Site hā Rāme 'ti mrito nripatt'.

tionen eines Themas, mit denen spätere Sänger auf die Rührung der Zuhörer speculirten.

Der ursprüngliche Zusammenhang wird also der gewesen sein, dass an Räma's Abschied die Erzählung seiner Reise bis zur Niederlassung auf dem Citrakûta sich anschloss. Dann griff der Dichter zurück, nur die Vorgänge in Ayodhyâ zu schildern: den Tod des Königs, die Herbeiführung Bharata's, seinen Zug, nur Räma zur Annahme der Herrschaft zu bewegen 1). Mit dem 94. Gesange wird der erste Faden der Erzählung wieder aufgenommen, nur mit dem zweiten im 96. Gesange zusammen gesponnen zu werden.

#### \$ 5.

Unsere bisherigen Untersuchungen verfolgten das Ziel, einzelne Stücke als spätere Zusätze nachzuweisen. Wir wollen jetzt das Umgekehrte versuchen, nämlich aus dem später zugefügten ersten Buche den ursprünglichen Kern heranszuschälen. Dass das erste Buch späteren Ursprungs sei, hat, wie oben angedentet, schon Adolf Holtzmann in seinem Schriftehen: "Über den griechlschen Ursprung des indischen Thierkreises" Karlsruhe 1841 nachzüweisen versucht. Ich gebe hier die ganze Stelle p. 36 ff. wieder.

"Doch will ich kurz auf die vlelen innern Widersprüche der ersten Capitel aufmerksam machen.

"Capitel 17 kehren die Götter heim, während doch schon viel früher, Capitel 14, ihr Versehwinden erzählt ist. Wischun besinnt sich, Cap. 15, in welcher Familie er geboren werden wolle, und doch bitten ihn die Götter, Cap. 14, er möge in der Familie des Dasarath geboren werden. Im Cap. 14, 36 frägt Wischnu die Götter, warum sie so erschrocken seien, und diese erzählen hierauf von Rawana, und doch haben sie ihm gerade vorher v. 31 bereits Alles

<sup>1)</sup> Die beiden letztgenannten Gegenstände sind vielleicht dem ursprünglichen Gedichte fremd gewesen, oder waren doch nur ganz kurz skizziet. Dem die Erzählung, wie sie jetzt in den Gestingen 66-93 vorliegt, ist sieher unursprünglich sowohl wegen ihrer schieppenden Breite, als auch wegen der vielen Wiederholungen. Die Untersuchung dieser Frage würde mich hier zu weit führen. Ich verspare mir dieselbe auf eine andere Gelegenkeit.

erzählt und ihm gesagt, was er thun solle. Es wird von drei Opfern erzählt, von denen jedes die beiden andern überflüssig macht, das Pferdeopfer 13, dann ishtih putrija Cap. 14, und noch eine ishtih putrija Cap. 15. Anch das erste, das Pferdeopfer, wird einmal von Rischjasringa geleitet, 11, das anderemal von Wasischtha, und die Verwirrung in den Zeitangaben, die v. Schlegel in der Note berührt, kommt daher, dass nach Ablanf des ersten Jahres der Zurüstungen unter Rischjahringa, noch einmal die nämlichen Zurüstungen, aber unter Leitung des Wasischtha erzählt werden, so dass das Opfer in den dritten Frühling, statt in den zweiten zu fallen scheint."

"Die gewünsehte Nachkommenschaft wird erlangt entweder durch das Pferdeopfer, welches den Opferer und seine Weiber von Sünden rein macht, oder durch die Kraft des blossen Wunsches des Rischjasringa 13,56, oder durch die Gnade der Götter Cap. 14, die aus Verehrung für Rischjasringa seine Bitte gewähren; oder endlich weil die Götter Wischun bitten, als Menseh geboren zu werden, um sie von Rawana zu befreien."

"Man scheint zwei Hauptredactionen unterscheiden zu können; nach der einen ist es die Kraft des Pferdeopfers, die dem Dasarath zu Kindern verhilft; nach der andern haben die Götter, um sich von Rawana zu befreien, beschlossen, dass Wischnu gehoren werden solle, und er wählt sich den Dasarath zum Vater. Nach der ersten Redaction ist die ganze Berathung im Hinnuel überfüssig, in der zweiten ist das Pferdeopfer mmöthig. Die erste Redaction aber, die auf der Erde beginnt, könnte des Rischjasringa entbehren, da Wasischtha berühnnter ist, als dieser. Die Rischjasringaredaction hat die Absieht, die Geburt des Rama von der Mitwirkung der Königsfamilie von Anga abhängig zu machen."

"Überhanpt sieht man dem ganzen ersten Buche die Absieht an, welche die Überarbeiter des Gedichtes veranlasste, es mit so langen Zusätzen zu vermehren. Rama sollte über alle andern Helden erhohen werden. Daher zuerst die wunderbare Geburt, dann das Spannen des Bogens, wodurch Rama mit den Helden des Mahabharata verglichen und über sie erhoben werden soll, und endlich die Begegnung mit dem ältern Rama, die offenbar

0350

nur desswegen eingefügt ist, damit der ältere sich vor dem jüngern demüthige. Die Feierlichkeiten bei der Hochzeit, die berülmten Heiligen, die dahei Dienste thun, die von Wasischtha recitirte Gencalogie Ramas, dem Allem sieht man deutlich an, dass es aus dem Wunselle, den Rama zu verherrlichen, entstanden ist. Besonders die Genealogie beweist, dass diese Capitel in einer Zeit entstamlen sind, als man mit den alten Sagen schon aufs willkarlichste ningehen durfte. Sie steht im Widerspruch mit der ganzen indischen Überlieferung, und mischt die Namen ganz verschiedener Königsreihen untereinander, in der offenbaren Absicht, alle Namen alter bertilmiter Könige unter den Vorfahren Rama's aufzustühren. Andere Theile haben nicht die Absieht, den Rama zu verherrlichen, sondern Ortschaften, die wahrscheinlich in den ächten Sagen nicht genannt werden, und die doch auch in der Ramasage vorkommen wollten. Daher die wunderliche Reise mit Visyamitra."

"Auch der ganze Ton des ersten Buches stieht auffallend ah gegen den Ton der ächten Theile des zweiten Buches. Wenn man sich durch die dürren Erzählungen des ersten Buches, die Erklärungen von Ortsnamen, etymologischen Spielereien, die Heldenthaten wunderbarer Waffen, wahrlich mit wenig Genuss hindurchgearbeitet hat, so wird man auf das Angenchmste überrascht, wenn man hald nach Beginn des zweiten Buches auf eine blühende, kräftige Sprache stösst, an welcher man sogleich den wahren Dichter erkennt. Und in diesen Stücken des zweiten Buches, die wirklich poetisches Verdienst haben, kommen die Beziehungen auf die Ereignisse des ersten Buches vor 1). Im Gegentheil, wenn z. B. gerühmt wird, wie Ranna sich im Bogenschiessen geübt habe, so kann doch der nämliche Dichter ihm nicht sehon vorher Thaten verrichten lassen, die ihn über alle andern Bogenschützen erheben."

"Auf solche Gründe gestützt, glaube ich, dass das ganze Buch, vielleicht mit Ausnahme weniger Capitel, nicht von Walmiki herrühre, dass es vielmehr aus mehrfachen, einander widerspreehende Zusätzen späterer Zeit entstanden sei."

Diese wichtige Bemerkung Holtzmanns trifft übrigens auch für die übrigen echten Bücher zu.

Auf die Motive, die zur Hinzuftigung des ersten Buches geführt haben, werden wir in anderem Zusammenhange zurückkommen müssen. Hier genügt es, unsere Zustimmung zu Holtzmann's Behauntung auszusprechen. Seine Gründe liessen sich leicht vermehren. Ich will nur auf zwei Punkte aufmerksam machen. Im ersten Buche erfahren wir, dass Lakshmana Stth's Schwester Urmilâ heimführt 1), abor im 2. Buche hören wir nichts von ihr, und doch wäre gerade da, bei dem Entschluss Lakshnuma's, den Rama zu begleiten, bei dem Abschied der Verbaunten von den Eltern, Gelegenheit gewesen, Lakshmana's Gattin zu erwähnen. Zu welchen rührenden Scenen wäre da Veranlassung gewesen! Aber Vâlmîkî scheint die arme Urmilâ vergessen zu haben, natürlich weil er sie nicht gekannt hat. Und so macht er denn auch Râma nicht zum Lügner, wenn dieser III 18, 3 die ihn zum Manne begehrende Cûrpanakhâ an Lakshmana weist, weil derselbe noch unverheiratet sei (akritadara).

Der zweite Punkt betrifft Bharata's Abwesenheit zu der Zeit, als Rāma in den Wahl verbannt wird. Diese wird im zweiten Buche voransgesetzt und auch ausdrücklich erwähnt. Da nun im ersten Buche erzählt wird, dass Bharata und Çatrughna ihren mütterlichen Oheim besuchen, so könnte man glanhen, dass diese Erzählung nicht entbehrt, folglich auch das erste Buch nicht so ohne weiteres gestrichen werden könne. Sicht man sich aber die auf Bharata bezüglichen Stellen des ersten Buches genaner an, so merkt man alsbald, dass sie sehr ungeschickt eingefügt sind. Im 73. Gesange wird nännlich erzählt, dass Yudhäjit gekommen sei, um seinen Schwestersohn Bharata zu sehen. Das geschicht am Morgen der Hochzeit. Die vierfache Hochzeit geht vor slei, ohne dass wir von Yudhäjit noch etwas hören bis erst im letzten

<sup>1)</sup> Die Verheiratung Sitä's wird noch ehmal vorgetragen, nämlich II 118, wo Sitä ihre Vorgeschichte der Anasûya erzithit. Diese Episade scheint eingeschohen zu sein, als das erste Buch noch keinen festen Bestandteil der Rämäyann bildete. In ihr geschicht auch der Vermithung Urmilä's mit Lakshmuna Erwithnung, aber in einem einzigen am Ende angehängten Verse (El), dessen Unechtheit sofort in die Augen füllt, da er zwei zusummengehärige. Verse trennt.

Gesnige. Dort lässt Daçaratha den Bharata und Catrighna mit Yudhājit ziehen 1), und zwar, wie der Zusammenhang erfordert, bald nach der Hochzeit und Rückkehr nach Ayodhyā. Schon dieser Zeitpunkt ist sonderbar gewählt für die Reise der Jungvermählten in das ferne Land der Kekaya. Noch auffülliger ist aber, dass Bharata viele Jahre in der Ferne geweilt haben müsste; dem er wird ja erst wieder zurückgernfen, als Räma in den Wald gezogen war. Zwischen der Hochzeit und der Verbannung Räma's denkt sich über der Dichter bez. derjenige, der dem Rämäyana seine jetzige Gestalt gegeben hat, einen langen Zeitraum. Denn es heisst I 77, 25:

Râmaç ca Sîtayâ sârdham vijahâra bahûn ritûn.

Dazu bemerkt der Commentar: dvâdaça varshânî 'ty artha iti hahavuh, wobei er wahrscheinlich von der Angabe in V 33, 17—18 ausgeht "). Im Widerspruch mit dieser ganzen Erzählung sagt 11 8, 28 Mantharâ zu Kaikeyî: bâla eva tu mâtulyam Bharato nâyitas tvayâ. Man sicht also, dass die Erzählungen im ersten Buche nur eine sehr widerspruchsvolle Begründung zu der im 2. Buche vorausgesetzten Situation geben "). Vâlmîki war gar nicht geuötigt, die Abwesenheit Bharata's zu motiviren. Die Sage gab sie ihm als Thatsache, und er erzählt die Vorgänge so, wie die

<sup>1)</sup> In A und B wird die Reise Bharata's weit ausgesponnen. Die beiden Prinzen werden während ibres Anfenthaltes in ihres Grossvaters Residenz in allen Wissenschaften unterrichtet. Der Besuch muss also sich mehrere Jahre hingezogen haben nuch der Auffassung desjenigen, der diese Episode hinzugedichtet hat.

<sup>2)</sup> Nach B. V 31, 11. 12 witro es ailerdings nur ein Jahr.

<sup>3)</sup> Es muss auch auffallen, dass bei der Rückkehr Bharata's II 69 ff. nur einmal ganz nehenher (70, 28) des Çatrughna Erwithung geschieht. Es macht durchaus den Eindruck, als ob die ursprüngliche Erzählung nur um Bharata gewusst hätte, und erst Çatrughna später in ihr untergebracht worden sei. Überhaupt spielt er eine solche Nebeurolle, und ist ihr die Sage so überfüßsig, dass man wohl zu der Vermutung kommen kam, er habe nicht ursprünglich der Sage angehört, soudern diese habe nur drei Söhme des Daçaratha gekannt, wie sie anch nur drei Frauen dessetben kennt. Die späteren Sagen, wie sie z. B. in der Jaina-Litteratur vorkommen, lieben die Tetraden, wie Leumann hervorgehoben hat, Wiener Zeitschrift f. d. K. d. M. VI p. 35 Ann.

Sage sie ihm lieferte, indem er uns nach Weise der epischen Dichter in medias res führt. Bharata war eben nicht im Wege, und damit genng für den Dichter und seine Zuhörer. Das erste Buch ist also seinem Inhalte nach als später zugedichtet zu hetrachten, wie ja viele andere Epen einen Almlichen Zusatz im Anfang erhalten lanen, in dem die Jugend des Helden heschrieben wird 1). Aber wir dürfen annehmen, dass der Beginn des ursprünglichen Gedichtes irgendwie in das erste Buch aufgenommen sei. Versnehen wir ihn von den vielen Zudichtungen bezulösen.

Den Anfang des eigentlichen Gedichtes untsen wir im 5. Gesang suchen. Voraus geht eine Aupreisung des Gedichtes († 5, 1—4), die dem Kuça und Lava in den Mund gelegt wird, durch den Dualis vartayishyāvah \*). Da sich aber dieses Wort ohne weitere Schwierigkeit in vartayishyāmi oder vartayishyāmah verändern lässt, 'so erkennen wir in diesen vier Cloken das solenne Procemium der Rhupsoden. In der Bengalischen Recension ist dieser eigentliche Zweck auch noch deutlich zu erkennen.

Mit Vers 5 hebt das eigentliche Gedicht au. Zunächst wird in einem Verse die Landschaft der Kosala gepriesen, dann in den zwei folgemen die Hauptstadt derselben: Ayodhyå 3). Darauf folgt schon in Vers 9 die Nennung Daçaratha's, der natürlich eine Schilderung oder Lobpreisung dieses Fürsten folgen musste. Statt dessen wird der ganze Rest des 5. Gesanges von einer langatmigen Schilderung Ayodhyà's angefüllt. Dass dieses ganze Stück ein späterer Zusatz ist, folgt nicht nur aus dem ehen hervorgehohenen allgemeinen Grunde, sondern auch daraus, dass es mit dem Halbverse: purfin åvåsayåmåsa råjå Daçarathas tadå, anhebt, der ans dem Çloka 9 zurechtgemacht ist. Offenbar sollte

In Talboys Wheeler's mysteriöser Nord-West-Recension beginnt die Erzählung sozusagen in der Kinderstube!

Siehe die auf p. 58 gegebene Reconstruktion des Aufanges des Rämäyana. Die Zahlen daseibst verweisen auf die Bombayer Ausgabe.

<sup>3)</sup> Ich halte den dritten Vers 5, 8 für einen splitteren Zusuz, weil er in sehrer ersten Hälfte nur eine müssige Wiederholung des im letzten Påda des vorhergehenden Verses Gesagten ist, aus dem er auch das Wort surübhakta entlehnt.

so wieder der Anschluss an den alten Text gewonnen werden. Deniselben Zwecke dient Cloka 1 des folgenden Gesanges. Lassen wir diesen Vers beiseite, so enthalten die drei folgenden (2—4) ein kurzes Encomion Dagaratha's, das sich ursprünglich direkt an die erste Nemmig des Königs (5, 9) angesehlossen haben dürfte; denn v. 2 enthält die an soleher Stelle zu erwartende Erwähnung des Geschlechts des Fürsten.

Auf den 4. Vers folgt dann his zum Ende des Gesanges eine Schilderung der Zustände in Ayodhya unter Daçaratha's Regierung, die der Beschreibung der Stadt im vorhergehenden Gesange parallel ist und wie diese mit Sieherheit als ein späterer Zusatz angesehen werden darf.

Nachdem Dagaratha vorgeführt ist, sollte man naturgemäss erwarten, dass um seine Francu uns genannt würden. Aber sie werden weder hier noch anch im Verlanfe des Gedichtes dem Hörer oder Leser rite vorgestellt. Kansalya wird zum ersten Male 14, 33 und zwar nur beiläufig erwähnt; daranf wird sie im 16. Gesange mit Sumitra und Kaikeyt genannt. Aber von ihrer Herkunft und was sonst dem Leser zu wissen nötig ist, erfährt er dabei nichts, sondern er muss es allmählich im Fortgang der Erzählung sich zusammentragen. Aus dem eben mitgeteilten Thatbestande dürsen wir wohl mit Sieherheit schliessen, dass der Diehter es überhanpt unterlassen hatte, die Königinnen seinen Hörern förmlich vorzuführen, weil er nämlich bei ihnen die Kenntnis der Personen der Sage voraussetzen durfte. Um seine Erzählung einzuleiten, genügte es, dass er die Hauptpersonen, die gewissermassen schon auf dem Schauplatze stehen, in aller Kurze namite, um sie dann sofort in Action treten zu lussen.

Auf die Nemung Daçaratha's folgt im 7. Gesange das Enloginu der Räte des Königs. Es ist sieher späterer Zusatz. Denn abgeschen davon, dass manche derselben gar keine Rolle weiter spielen, würde die Schilderung dieser Nebenpersonen ungehürlich breit seln, wo eine Hauptperson, Daçaratha, mit ein paar Strophen abgethan wird und andere wiehtige Personen, die Königinnen, gänzlich leer ausgeben.

Es ist äusserst wahrscheinlich, dass unmittelbar nach der

Beschreibung des Dagaratha die Nemming seiner Söhne im 18. Gesange erfolgte. Alles was zwischen dem 6. and 18. Gesange liegt ist später hinzugefügt worden, wie die in diesem Teile enthaltenen Widerstaffelte beweisen, auf die Holtzmann aufmerksam gemucht hat. Daftir, dass wir in 18. Gesange wieder auf Bruchstücke des alten Gedichtes stossen, spricht unverkennbar die wörtliche Übereinstimmung einiger Verso desselben, und die grosse Ähnlichkeit anderer nat solchen im ersten Gesange des zweiten Buches. Denn da, wie Holtzmann gezeigt leat, die ursprüngliebe Erzählung mit dene zweiten Buche anlicht, so dürfen wir in seinem Anfange Bruchstücke von dem Anfange des alten Gedichtes erwarten; allerdings nicht den ganzen Anfang, da ein Teil desselben zur Eröffnung des erweiterten Werkes, wie es uns jetzt vorliegt, verwandt worden ist; noch auch ohne Veränderung, da Rücksicht auf den Johalt des zugefügten ersten Buches genommen werden musste. Die gleichen und ähnlichen Verse in I 18 lassen also erkeigien, dass dort der alte Text anseinander gerissen worden ist. Wenn ich versuche die disiecta membra poetne wieder aneinanderzutügen, so bin ich mir der problematischen Natur meiner Reconstruktion wohl bewusst; sie soll chen nur zeigen, wie etwa nach dem uns vorliegenden Matérial der ursprängliche Text ansgeschen haben norg. Also, da die Erzählung von der wunderlaren Geburt der Sölare der späteren Dichtung augehört, so schliesst sieh der Vers 18, 16, in dem beriehtet wird, dass dem Dagaratha vier Söhne geboren wurden, natürlich an die Nemung Dagarntha's als König von Avodhyâ au. Darauf mussten die Namen der Sölme genannt werden; das geschieht in Vers 21, 22 so, dass in gesebiekter Weise auch Vasishtha eingeführt und die Namen der Mütter augedeutet werden. Nur der Name der Kansalyå fehlt; er wird aber später nachgetragen (H 1, 8 = I 18, 12), wo die Erzählung zur Hauptperson, zu Rama, überging. Es folgte anf diesen Vers offenhar das Enkomion Râma's, sei es, wie es im 18. Gesange des ersten Buches (etwa v. 27-83) oder im ersten des zweiten Buches steht (etwa v. 10-15). Darüber will ich mich wicht in Vermutungen verlieren. Nar das möchte ich noch hervorheben, dass die eigentliche Handlung bald nach der erörterten Einleitung beginnen musste, mit dem Verse der jetzt 11 1. 36 steht:

atha rājuo bahhūvai 'va vriddhasya cirajīvinah {
prītir cshā katham Rāmo rājā syān mayi jīvati (}.

## Reconstruktion des Anfanges des prepränglichen Textes.

sarvāpūrvam iyam yeshām āsīt kritsnā vasundharā |
Prajāpatīm upādāya nripāṇām jayaçālinām || 1 ||
yeshām sa Sagaro nāma sāgaro yena khūnitah |
shashiih putrasahasrāṇi yam yūntam paryavārayan || 2 ||
Ikshvākūṇām idam teshām rājnām vaṇṇco mahātmanām |
mahad utpaunam ūkhyānam Rāmāyaṇam iti çrntam || 3 ||
tad idam vartayishyāvah sarvam nikhilam āditah |
dharmārthakāmasahitam çrotavyam anasūyatā || 4 ||

Kosalo nāma muditah splitto janapado mahān l nivishtah Sarayûtîre prahhûtadhanadhânyayân [ 5 ]] Avodhya nama nagari tatra "sil lokaviçruta | Manuna manavembrena ya part nimita svayam | 6 || avată daca ca dve ca vojanâni mahapuri l grimati trini vistirua suvibbaktamahapatha | 7 | tâm tâ râjâ Dacaratho mahārāshtraviyardhanah ! purîm âvâsayâmâsa divî devapatir yathâ # 9 # lkshvákûnám atiratho yajvá dharmanaro vací ! maharshikalpo rajarshis trishu lokeshu vicrutah | 6, 2 | balayan nihatamitro mitrayan vijitendriyah | dhanaic ca sancayaic ca'nyaih Cakra-Vaicravanôpamah | 3 || yatha Manur mahateja lokasya parirakshita | tathà Dagaratho mima lokasya marirakshità | 4 || rājuah putrā mahātmānaç catvāro jajnire prithak ! gnyavanto 'mirûpâç ca rucyâ proshthapadopamâh | 18, 16 | jyeshtham Râman mahâtmânan Bharatan Kaikayisutam | Samuitrim Lakshmanam iti Catrughnam aparam tatha ! Vasishthah paramaprito namani kurute tada | 22 |

| sarve | vedavidah | çûrAh | sarve | lok | ahite | ratah  |     |      |    |    |  |
|-------|-----------|-------|-------|-----|-------|--------|-----|------|----|----|--|
| Sarve | jnanopasa | mpann | ah ea | rve | sann  | iditāh | gu  | ņail | 1  | 25 |  |
|       |           |       |       |     |       |        | cf. | II   | 1, | 5. |  |

teshâm api mahâtejâ Râmo ratikarah pituh | Svayambhûr iva bhûtânâm babhûva guṇavattarah || II 1, 6 || ef. I 18, 24 (u. 26)

Kausalyā çuçubhe tena patreņā 'mitatejasā | yathā vareņa devānām Aditir Vajrapāņinā || 11 1, 8 || = 1 18, 12.

#### Dritter Theil.

## Stellung des Ramayana in der indischen Litteratur.

# § 1. Ursprung und Verbreitung des Ramayans.

Die vorausgehenden Untersuchungen habe ich nicht in der Absieht angestellt, die Zusätze und Erweiterungen des ursprüngliehen Râmâyana's in irgend welcher Vollständigkeit bloszulegen; dazu wird es noch anderer Vorarbeiten und Httlfsmittel bedürfen, als wir zur Zeit besitzen. Es sollte vielmehr nur gezeigt werden, welcher Art diese Zusätze, und wie sie eingefügt sind. Sie sind so zahlreich, dass wir sie nicht einem oder wenigen Dichtern zuschreiben können. Wie an manchem unserer alten chrwürdigen Done jede kommende Generation Neues zugefügt und Altes ausgebessert hat, ohne dass die ursprüngliche Anlage trotz aller angehanten Kapellehen und Türmelien verwischt worden wäre: so siml anch an dem Ramayana viele Generationen von Sängern thätig gewesen; aber der alte Kern, mu den so vieles angewachsen ist, ist dem nachprüfenden Auge des Forschers, wenn auch nicht in allen Einzelheiten, so doch in den Hanptzügen unselnver erkeunbar. Betrachten wir nun die Zusätze genauer, so erkennen wir zweierlei. Erstens herrscht, von Nebensächlichem abgesehen. in ihnen derselbe Geist wie in den echten Teilen, und zweitens sind sle melst so lose angefügt, dass wir die Fuge noch deutlich erkennen können. Das spricht nun unzweifelhaft gegen die Wahrseheinlichkeit einer tendentiösen Überarbeitung etwa im brahmanischen Sinne, wie man wohl angenommen hat. solche an dem erweiterten Gedichte stattgefunden, so wären die Fugen gewiss stärker verwiselt worden und das Ganze erschiene mehr als aus einem Gusse. Denn eine tendentiöse Überarbeitung können wir uns nicht so denken, dass nur einige Worte oder Verse als austössig veräudert oder weggelassen worden wären. So etwas wird sieher eingetreten sein, ohne dass wir es nachzuweisen vermöchten; aber das verstehe ich auch nicht unter Überarbeitung, weil es dus Ganze nicht berührt. Von einer tendentiösen Überarbeitung können wir nur dann reden, wenn ein vorliegender Stoff in neuem Geiste umgestaltet wird, um Auselmunugen und Gesimmungen, die von denen des alten Werkes abweichen oder ihnen vielleicht entgegengesetzt sind, in dasselhe hineinzatragen. Davon ist nun im Rämäyana nichts wahrzunehmen, weil die zugefügten Partien denselhen Geist atmen, wie das ursprüngliche Gedicht; und wenn in ihnen eine neue Ausehauung auftaucht, wie die von der Wesenseinheit Räma's mit Vishun, so bleibt dieselbe auf die angefügten Teile beschränkt und sie durchweht nicht das ganze Gedicht, wie man bei einer tendentiösen Umarbeitung desselben ausehmen müsste 1). Will man nun diesen Schwierigkeiten

<sup>1)</sup> Man hat eile Identifelrung Rama's mit Vishan als Bewels für chie brubmunische Bearbeitung eines zuerst für Kshatriya bestimmten Râmâyaya's betrachtet, indem die Brahmanen die Vereirung des Vishan als ein Gegengewicht gegen den zunehmenden Buddhismus gefördert hatten. Der Vishnukult ist aber ursurfänglich vom Brainmuismus chenso muchhängig, wie der Çiva's und nudere volkstibuliche Kuite wurden nur von den Brahmanen anerkannt und mit brahmanischer Theologie verquickt, gerade so wie ethnische Ehrichtungen von ihnen religiös sanktioulrt wurden, z. B. die Witwenverbrenungg, ferner die Verstossung der Alteu (vergl. miser Altentell) in der Institution des Vamprastha, und anderes mehr. Diese Auerkennung volkstümlicher Kulte ist gewiss erfolgt, well sie nicht zu umgehen war, und die drohende Gefahr des Buddhismus hat nichts damit zu than. Haben dem die Brahmanen Irgend eine Gegenbewegung gegen den ihnen noch viel gefährlicheren Islam ins Werk gesetzt? Der hewusste Kampf des Brahmanismus gegen den Buddhismus mit gelstlichen und andern Mitteln ist nicht zu erweisen. Einige haben Vishnu als einen besonders brahmischen Gott ausehen wollen. Cha ist es aber nicht in geringerem Grade. Denn lin Brahmana des weissen Vajus wird gesagt "dass die Vähika den Agni Bhava, die Pracya dagegen Carva nennens (Weber, Ind. Lltt. 2 p. 194 note\* ). Bhava und Curva slud aber spliter Namen des Rudra-Çiva, der dadurch also mit dem brohmanischsten aller Götter, mit Agnl direkt identificht wird. Darauf weist nuch seine Bezeichnung Milalohita. Dass auch noch andere Gottbeiten mit ihm verschmolzen sind, soll nicht lu Abrede gestellt werden. Aber dasselbe gilt auch von dem späteren Vishau. Civa- und Vishankult haben nichts mit der Kastenangehörlekeit Ihrer Auhäuger zu thun, wie ich In Gött, gel, Anz. 1892 p. 529 f.

durch die Annahme entgehen, dass sehon das ursprüngliehe Gedicht tendentiös umgearbeitet worden sei, che die Zusätze und Erweiterungen eingestigt worden waren, die dann natürlich von derselben Tendenz getragen sein mussten, so hat man die Verpflichtnig, Beweise für diese Annahme vorzubringen. aber nicht ein, wie man Beweise dafür erbringen kann: aussere Zenguisse giebt es nicht, und innere Gründe, die man aus dem Gedichte selbst holen könnte, habe ich trotz wiederholten Studiums desselben nicht entdecken können. Vielleicht ist Jemand zu einer solchen Annahme geneigt, weil sie mit der Ansieht harmonirt, die er sich von der Entwicklung der indischen Litteratur gemacht hat. Eine derartige Ansicht mag noch so geistvoll sein, aber so lange sie nicht das Ergebnis einer gründlichen Erforschung der vorliegenden Thatsachen ist, hat sie nur subjektiven Wert und verdient wech keine Beachtung. Diese Ausführungen richten sich nicht nur gegen die Amahme einer brahmanischen Überarbeitung, sondern auch gegen die von einem Forscher, ich erinnere mieh nicht nicht von welchem, hingeworfene Hypothese, dass das Epos ans einem pråkritischen Original in das Sanskrit übertragen sein könne.

Was ann die Entstehung der Zusätze und Erweiterungen betrifft, so lässt sich sehon jetzt darüber eine wohlbegründete Ansicht aufstellen. Wie wir ans dem Rämäyana selbst erfahren, wurde es von Rhapsoden teils recitativ vorgetragen (path), teils unter Begleitung eines Saiteninstrumentes gesungen (I 4, 8, 34 VII 71, 14 f. 94, 4 etc.) und mündlich überliefert (I 4, 10 ff.), zunächst von den beiden mythischen Söhnen Räma's und Zöglingen Välmiki's, Kuça und Lava, in deren Name man schon lange die volksetymologische Ausdeutung von kuçilava "Barde, Schauspieler" gesucht hat (siehe Petersburger Wörterbneh s. v. kuçilava). In alten Zeiten, als die epische Poesie blühte, be-

dargelegt habe, sondern nach Megasthenes verehrten die Bewohner der Ebene den Herakles-Krishna, die der Berglande den Dionysos-Çiva.

Schon im Râm. I 4, 5, 17 werden Kuça und Lava kuçilavan genannt. Für die Stellung der epischen Sänger, denen der Vortrag des Râmāyana oblag, sind die Stellen von Bedeutung, die über Kuça und

stand ebenfalls die Institution der fahrenden Sänger, Spielleute, Rhapsoden (kāvyopajīvinas); und es ist untūrlich, dass jedes Gedicht, wes Ursprungs es auch gewesen sei, nach Art der epischen Gesänge fortgepflauzt, d. h. durch Rhapsoden mündlich überliefert wurde 1). Das war auch mit dem Râmayana der Fall: es wurde zum Eigentum der fahrenden Sänger. Diese werden sich die Ausnützung ihres Besitzes haben angelegen sein lassen, ich meine nicht so sehr in materieller Beziehung 2), als darin, dass sie nach dem Beifall ihrer Zuhörer geizten. Es ist ganz natürlich, dass die dichterisch Begabten unter ihnen ihr Repertoir durch eigene Kompositionen vermehrten unter Rücksichtnahme auf die Stimmung, Eigenart und Interessen ihrer Zuhörerkreise. Derart sind namentlieh die Modificationen desselben Themas, deren wir so viele im vorhergehenden Teile nachgewiesen haben, ferner die Ausspinnung rührender Seenen (der karuna rasa waltet ja nach den Poetikern im Râmâyana vor), Gegenstände aus dem Nîtiçâstra, komische und burleske Scenen etc. Zusätze, die Anklang fanden, wurden weiter "Berliefert und bildeten fortan integrirende Bestandteile des Râmâyana. Auch mag es zuweilen vorgekommen sein, dass jûn-

Lava hamielu, niimiich I 4. VII 71. 93 und 94. 99. Dass sie "fahrende Leute", wuren, geht klar aus VII 93, 8 hervor. Interessant ist die Vorschrift VII 93, 10, dass täglich zwanzig surga vorgetragen werden sollen. Dass die Vortragenden ursprünglich Brahmanen sein mussten, scheint mir durch VI 128, 115 nicht bewiesen, denn dieser Epitog gehört später Zeit au; in v. 120 wird auf das Abschreiben des Gedichtes Bezug genommen. Ebensa ist der Epitog VII 111 ganz spät, weil dort von Voriessen väcaka die Redo ist.

<sup>1)</sup> Erst nachdem der Rimpsodenstand gesunken war infølge des Aufkommens einer kunstvolleren Dichtkunst und deren Pilege in amberen, gelehrten Kreisen, und nachdem die Schrift immer mehr praktische Verwendung gewonnen hatte, wird man zur schriftlichen Aufzeichnung des bis dahln mindlich Überlieferten übergegungen sein.

<sup>2)</sup> Zwar nehmen Kuça und Lava die ihnen von den munis gehetenen bescheidenen Geschenke an I 4, 20 ff., weisen aber das Gold Râma's zurück VII 94, 19. R. C. Temple stellt den verkommenen jetzigen Nachfolgern der epischen Sänger folgendes Zengnis aus (Legends of the Panjah vol. I p. X): he performs, of course, for payment, but many as the vices and faults of these people are, avarice is not one of them.

gere Versionen einer Erzählung beliebter wurden, als die ursprüngliehe, und dieselbe schliesslich gar verdrängten. So schwoll das Rämäyana zu immer grösserem Umfange an und wäre gar auseinander gefallen, wenn nicht eine Festsetzung seines Corpus wäre vorgenommen worden. Umd zwar diente dazu die Inhaltsangabe im ersten Gesange des ersten Buches. Da in ihr der Inhalt des ersten und letzten Buches nicht berührt wird, so muss die Feststellung des epischen Curpus erfolgt sein, ehe das erste und letzte Buch entstanden. Wahrscheinlich beschränkte sieh die Diaskenase nicht auf Festsetzung dessen, was zum Rämäyana gehören sollte, sondern dieses wurde auch in sarga eingeteilt. Denn schon im Uttarakända 93 wird mehrfach auf die sarga Bezug genommen.

Wie anderswo die weiterdiehtende Thätigkeit der Rhapsoden nicht auf den Inhalt des ursprünglichen Gedichtes beschränkt
blieb, sondern auch diejenigen Teile der Sage in Angriff nahm,
die der erste Diehter nicht behandelt hatte: dasjenige, was vor
der von dem ersten Diehter erzählten Geschichte liegt, nämlich die
Vorgeschichte des Helden und seiner Gegner (die enfances der romanischen Epen) und die Fortsetzung der ursprünglichen Geschichte;
so geschah es auch in Indien. Die Jugend Räma's wurde im
Bälakända besungen, und seine Geschichte bis zu seinem Tode
im Uttarakända fortgesetzt. Darauf machte sich wiederum die
Notwendigkeit geltend, das vernichte epische Corpus festzustellen.
Ein Zeugnis davon ist die Inhaltsungabe im 3. Gesange; jedoch
seheint damals das Uttarakända noch nicht zu endgültigen Absehluss gelangt zu sein, weil sein Inhalt im 3. Gesange unr im
Allgemeinen erwähnt wird. Darauf weist auch VII 94, 26;

âdiprabhriti vai rājan pancasarguçatāni ca | kāṇḍāni shaṭ kṛitānī 'ha sottarāṇi mahātmanā ||

Es lüsst sich unn aus dem Båla- und Uttarakhuda, wie ich glaube, der Beweis entnehmen, dass ein grosser Zeitranm zwischen ihrer Abfassung und der des ursprünglichen Gedichtes liegen muss.

Der Held des Râmâyann wurde nämlich durch dieses selbst zum sittlichen Ideal des Volkes, und von einem Stammes- zum National-Heros. Die ihm zuteil werdende Verehrung erhob ihm alsbald aus der menschlichen in die göttliche Sphäre und bewirkte seine Identification mit Vishnu, gerade so, wie dies bei einem anderen epischen Helden des westlichen Indiens, bei Krishna, geschehen ist, und wie es bei dem von Sir Alfred Lyall nachgewiesenen Enhemerismus in der indischen Religionsentwicklung kann anders kommen konnte. Bei Beiden, Räma und Krishna, scheint ein Held der Sage mit einer Volksgottheit verschmolzen zu sein: Krishna der Yädaver mit einem Hirtengottheit Govinda, und Räma der Räghaver mit einem volkstündichen Gotte, dem Dämonenbesieger Räma. Erst nachdem dies geschehen war, wurde der so gebildete Halbgott als eine Menschwerdung Vishnu's aufgefasst.

Die Vergöttlichung Rama's, seine Identifieirung mit Vishan, ist im ersten und dem letzten Buche eine Thatsache, die dem Diehter immer vor Angen steht. In den fünf echten Büchern aber ist diese Idee, von wenigen eingeschobenen Stellen abgeschen, noch nicht nachweishar; im Gegenteil ist Rama dort immer durchaus Mensch 1). Es bedurfte gewiss einer längeren Zeit, ehe sieh die Umwandlung des Charakters Rama's, wie sie in den beiden zugefügten Büchern zutage tritt, vollzogen hatte.

Zu demselben Schlusse drängt uns die Thatsaehe, dass in dem ersten und letzten Buche Välmiki als ein Zeitgenosse Räma's und schou als ein Rishi gilt. Beides war aber erst dann müglich, als Välmiki in eine solche zeitliche Entfernung von den späteren Dichtern gerückt war, dass schon die Nebel der Sagenbildung seine Person ihren Angen undeutlich machen konnten. Die Zeit, die dazu nötig war, können wir auch nicht annähernd schätzen; sieher ist nur, dass sie eher nach Jahrhunderten als nach Jahrzehnten zu bemessen sein wird. Dass in das Rämäyana noch Zusätze aufgenommen wurden, als die Griechen und Skythen den Indern bekannt geworden waren, werden wir in § 4 sehen.

So stellt sich uns das Ramayana in seiner jetzigen Gestalt als der Niederschlag einer langen Periode epischen Dichtens dar. Trotzdem behält auch die Überlieferung, die in ihm ein einheit-

Siehe Muir, Original Sanskrit Texts, vol. IV p. 175 n. 441 ff.
 Ramayana.

liches Gedicht, das Adikavyam, sieht, wenn auch in gewisser Einschränknug. Recht, insofern der Kern, mu den sieh das epische Dichten vieler Generationen bewegte, das einheitliche Werk eines hervorragenden Dichters war.

Wo hat dieser Diehter gelebt und von wo geht die enische Dichtung der Vülmikiden aus? Zur Beautwortung dieser Frage bietet uns die Tradition im Ramayana selbst, und zwar im Balakânda und Uttarakânda, einen wertvollen Anhalt. In VII 45 beschreibt nämlich Rann Valmtki's Einstedelei als um südlichen Ufer des Gauges an der Tamasa gelegen; dazu stimmt genan die Augabe in I 2,3 und die Erzählung in VII 48. Auch in VII 66 gelangt Catrughna von Valmiki's Einsiedelei westlich wandernd an die Yamuna. Doch las Kataka nach Ramavarman's Zengniss zu 66, 15 Gangatfram statt Yamunatfram. Ist Kataka's Lesart (mach Mahegyaratfrtha lasen so kecit) richtig, so verlegte eine andere Tradition Valmtki's Einsiedelei an das nördliche Ufer des Ganges. Jetzt 1) zeigt man als Stätte derselben einen Hügel im Banda-Distrikt in Bundelkund, an dem Ufer der Yamuna, nahe ibrer Vereinigung mit dem Ganges bei Allahabad 2).

Von dem, was das Râmâyana sonst noch über Vâlmîki berichtet, interessirt uns in diesem Zusammenhauge mir, dass er zu dem Königshaus von Ayodhyâ in enger Bezichung steht. Denn in seiner Einsiedelei findet die verstossene Sita eine Unterknuft und gebiert Kuça und Lava, die später das Gedicht von ihm erlernen 3).

<sup>1)</sup> R. N. Cust in der Calenta Review XLV citiet in Monier Williams, Indian Epic poetry p. 60 note t und in Indian Wisdom 2, ed. p. 337 note 1.

<sup>2)</sup> Nach II 56, 16 hätte Valmikl am Citrakûţa gelebt. Doch feldt diese Stelle in B und ist zweifelles ein sekundürer Zusatz.

<sup>3)</sup> Nach dem Adhyatma Ramayana II 6, 64 ff. war Valmiki zwar von Geburt ein deija, iehte aber zuerst unter Kiratas, gerlet dann unter Eäuber und wurde selbst ein Räuber. Er hatte mit einer Cadra viele Söhne. Den 7 Rishis verdankt er seine Reinlgung. Ähnlich die jetzige Tradition. Wenn auch im Ramayana selbst nichts derartiges vorkommt, noch auch bei Bhayabhûti, wie Weber fl. d. R. p. 9 Note 2 bemerkt, so mag diese Tradition doch alt sein und ein Körnehen Wahrheit enthalten.

Nun beachte man danchen das Proöminm der Sänger in 15. Dort heisst es:

lkshváktuám idam teshám vamce rájnám mahátmanám l mahad utnamam akhyanam Ramayanam iti crutam !! Diese Augabe, nach der das Râmûyana in der Familie der Ikshvåkniden entstanden ist, lässt sieh unn mit derjenigen über Våhutki's Autorschaft ungezwungen in folgender Weise vermitteln. Die Geschiehte oder Sage von dem Ikshvåkniden Råma bildete den Gegenstand vieler epischen Gesäuge der Barden, sûta, an den Höfen der Fürsten aus dem Geschlechte der Ikshvåkniden. Dieses Stoffes bemächtigte sich ein hervorragender Dichter, der Brahmane Vâhnîki: er verband alle in verschiedenen Liedern zerstrente Zage za einem einheitlichen Bilde, und sehaf so ein zusammenhängendes Epos, wenn auch nicht das erste seiner Art, so doch das erste von danerndem Bestande, das also mit Fug und Recht als adikavyam, als erstes kunstgerechtes Gedicht bezeichnet werden kounte. Überall müssen wir ja epische Lieder als dem eigeutlichen Epos vorausgehend annehmen. So wird es auch in Indien, speciell bei dem Ramaynna, der Fall gewesen Das Epos des Vâlinîki (denn wir haben keinen vernünftigen Grand za bezweifeln, dass sein Dichter so hiess) wurde dann von den bernfinässigen Rhapsoden kuçilana, die wir wohl von den Hofbarden såta unterscheiden müssen 1), erlernt und öffentlich vorgetragen.

Es scheint nämlich in der niedrigen Stellung des noch nicht bekehrten Välmikl sich die geringe Achtung wiederzusplegein, deren die fahrenden Sänger genossen. Sie gulten gewissermassen als Repräsentanten des zur Mythe gewordenen Välmikl.

Ob der Phonetiker Vähntkl, dessen "Name bekanntlich seihst unter den Lebrern erschelnt, die Im Taltfirlyn-Prätigäkhya eltlrt werden" (Weber ü. d. R. p. 9 N.), mit dem Diehter des Rämäyana irgend elwas zu thun habe, ist nicht zu erweisen; aber uuzweifelhaft ist, dass beide nicht identisch sind.

<sup>1)</sup> I 4, 28 wird von Kuça und Lava, dem Prototyp der kuçilden, gesagt: praçasyananını sarvatra kadâcit tatra gâyakanı | rathyâsu râjamârgeshu dadarça Bharatâgrajah | Hier kann nicht an Hoffarden gedacht sein, da der König auf diese nicht durch ihren Ruf beim Volke

Wir sind also nach dem Vorbergehenden berechtigt anzunehmen, dass das Râmâyana entstanden ist im Lande der Kosala, die von den Ikshvâkniden-Fürsten von Ayadhyâ beherrscht wurden. Aber es drang wahrscheinlich bald über die Grenzen seines ursprünglichen Verbreitungsgebietes hinans zunächst in Länder unter Fürsten aus einer Seitenlinie der Ikshvâkniden und unter solchen, die mit diesen verbündet waren. Ein Ausdruck für diese Vorgänge seheint das Epos selbst in den später zugefügten Büchern I und VII zu enthalten, insofern dort Erzählungen über andere Fürsten vorgetragen werden, offenhar mit der Absieht, diese und die ihnen miterthänigen Stämme zu den Ikshvâkniden von Ayodhyâ in engere Beziehung zu setzen und dadurch zu verherrlichen.

Es sind die Mithila-Videha 1), die durch Stia mit dem Königshause von Ayodhya verbunden werden, und über deren Entstehung in VII 57 eine Sage erzählt wird; weiter westlich das Land von Sankaçya, aus dessen Herrscherhause zwei Brüder Rama's sich ihre Frauen holen; im Osten Anga, dessen König, Romapada, in freundschaftliche Beziehung zu Daçaratha tritt. In VII 38 lernen wir auch den König von Kaçi als einen Freund Rama's kennen. Die Hereinziehung Viçvamitra's in die Erzählung scheint den Zweek zu haben, Stämme, die diesen Bishi verehrten oder die sich von Kuça ableiteten, mit Rama in Beziehung zu setzen, so dass sie in dem Epos wenigstens genannt wurden. Es gilt dies von den Städten Kauçambi, Mahodaya (Kanyakubja), Dharmaranya und Girivraja (1 33) sowie von Kampilya (1 33), ferner wohl von

erst aufmerksam gemacht werden musste. Auch was von ihrer Ausbildung bei Väimtki erzählt wird, weisst auf ihre Verschiedenheit von Hofbarden hin.

<sup>1)</sup> Die Hauptstildte Mitbilä und Viçâlä liegen ganz nahe bei einander, stehen aber unter verschiedenen Fürsten, erstere unter Janaka, letztere unter Sumath. Siehe I 47 u. 48. Zu buddhistischer Zeit waren beide Städte zu dem herfihmten Vaiçâlt zusammengewachsen, in dem ein oligarchisches Regiment der Liechaut bestand. Siehe Kern, Buddhismus I 157. Ein Vorort oder Teil der Stadt hiess Kupāggrāma, wo Mahāvīra's Vater Shidhārtha eine Art obrigkeitlicher Gewait gehabt haben muss.

Stämmen weiter im Osten au der Kançikt, welcher Fluss mit Satyavatt, der älteren Schwester Viçvâmitra's identificirt wird, I 34. Durch die Nennung dieser Städte und Länder in dem später zugefügten Teile des Rämäyana bietet dasselhe uns eine gewisse Bürgsehaft dafür, dass in dem so muschriebenen Ländergebiete, dem östlichen Hindustan also, das Epos Vähniki's zuerst seine vorzüglichste Verbreitung faml 1).

## § 2. Verhältnis zum Mahabharata.

Wie wir in Übereinstimmung mit der Tradition annehmen, dass das Rämäyana in dem Heimatlande seines Helden entstanden und zuerst verbreitet worden ist, so werden wir anch ein gleiches für das Mahähhärata annehmen müssen. Die Hauptrolle spielen in demselben die Völker der westlichen Hälfte Indiens. Dort also werden die Sagen, welche den Kern des Mahähhärata bilden, nicht nur entstanden, sondern auch zumächst von den säta besungen worden sein. Diese epischen Gesänge scheinen aber

<sup>1)</sup> Von den Herrschaften, die Catrughna und die Söhne Bharata's und Lakslunapa's erhalten VII 70, 101, 102, dürfen wir wohl absehen, da dlese Sagen sicher einer ganz späten Zeit angehören. Sie bezeugen die spätere Ausbreitung des Ramayana bis in den fernsten Westen. -Auffillig ist, das Daçaratha's Gemaldin Kaikeyl aus so fernem Lande stammt; denn die Kekaya sassen am ohern Bias und Ravi. Wenn der Name Kaikeyi nicht zu fest mit dem Kern des Rämflyaga verbunden witre, könnte man vermuten, dass eine Vertauschung der Hamptstadt von Magadha, Girlyraja oder Rajagriha, mit der Hauptstadt der Kekaya, die chenfalls II 68, 6 und sonst Rajagriha, II 64, 21 aber Girivraja genannt wird, stattgefunden habe, und man könnte ferner in der Rollo der Kalkeyf den Reflex einer Stammesfelndschaft zwischen den Magadha und Kosala finden. Aber es war noch die Erinnerung lebendig, dass die Ikshväkniden aus dem fernen Osten stammten. Denn in H 68, 17 wird die Ikshumatt, wahrscheinlich ein Nebenflüsschen der Çatadrů, erwithut als ein zum Stammsltz der Ikshvåkniden gehörlger Fluss (pitripaltamahin punyam terur Ikshumathu nadim). Sie waren also in Vorzeiten den Kekaya bonachbart, und so erklärt es sich, wie Daçaratha zu selnem Weibe Kalkeyf kam.

nie in ein einheitliches Enos nach Art des Râmâvana umgegossen, sondern nar in einen zusammenhängenden enischen Cyklus zusammengefasst worden zu sein. Da nun der Schanplatz des Mahabharata ein viel weiterer ist, als im Ramayana, soweit die historischen und an der Haupthandlung teilnehmenden Völker in Betracht kommen, so ist wohl möglich, dass der in einem Teile iles Gebietes ausgebildete epische Cyklus in anderen Teilen nach anderen politischen und religiösen Gesichtsmukten einschneidende Veränderungen, ja Umdichtung erlitt. Auf diese sehr verwickelten Fragen werden wir weiter miten zurflekkommen. Was uns hier zunächst augeht, ist das Verhältnis der beiden Epen zu einander. Denn indem beide über die Grenzen ihrer beiderseitigen Ursprungsund Heimatsländer hinausgetragen wurden, mussten sie schliesslich in Berthrung geraten. Wie weit war damals die Entwickehing des Râmâyana und die des Mahâbhârata gediehen? Hieranf können wir eine ganz positive Antwort geben: das Ramayana war in der Hauptsache abgesehlossen, während die Diehtnag des Mahabharata noch im Flusse begriffen war. Die Gründe hierfür sind folgende:

- Im Râmâyana werden die Helden des Mahâbhârata nicht crwähnt, während im Mahâbhârata öfters Bezug auf die Râmasage genommen wird, ja eine gauze Episode, das Râmopâkhyânam, derselben gewihnet ist 1).
- Findet sich im 7. Bache des M. Bh. 6019,20 ein dem S\u00e4tyaki in den Mund gelegtes Citat aus V\u00e4lmfki's Werk,

(api câ 'yam purâ gîtah çleko Vâlınîkinâ lılınvi) nămlich;

> na hantavyāh striya iti yad bravīshi plavangama (sarvakālam manushyena vyavasāyavatā sailā) pīdākaram amitrāṇām yāt syāt kartavyam eva tat.

Weber il. d. R. hebt folgende längere Siellen hervor: M. Bh. III 11177-11219, III 2224-2217, XII 944-955. Auf p. 66 ff. hater einige paralle Stellen aus R. und M. Bh. confrontirt, wohel durch gesperrten Druck ersichtlich gemacht lst, wie weit der Wortlaut in heiden übereinstimmt.

Der erste und letzte Halbvers 1) stehen nun wörtlich so im Ramayana VI 81, 28 (Gorresio 60, 24). Also das Ramayana des Vähniki war schon als ein altes Werk allgemein bekannt, ehe das Mahābhārata zum Abschluss gekommen war. Prof. Weber, der ü. d. R. p. 40 auf obige Stelle des Mahābhārata hingewiesen hat, ohne die entsprechende im Rāmāyana zu finden, hebt noch ein anderes Citat (purā gito Bhārgaveņa mahātmanā | ākhyāne Rāmacarite) hervor, nāmlieh 12, 2086;

rājānam prathamam vindet tato hhāryām tato dhanam | rājany asati lokasya kuto hhāryā kuto dhanam || Dieses Citat findet sich nicht im Rāmāyaṇa \*1), auf eine inhaltlich ähmliche Stelle hat aber schon Weber a. a. O. aufmerksam gemacht.

Finden wir also ein direktes Citat aus dem Råmåyana in dem Mahåbhårata und zwar in einem Stücke, das nicht als Zasatz betrachtet werden darf, so werden wir von vornherein geneigt sein auzunehmen, dass dus Råmopåkhyåna im Mahåbhårata III 277—291 unserem, vielleicht noch von manchen der oben nachgewiesenen Zusätze freien, Råmåyana nacherzählt sei. Weber p. 36 f. stellt vier mögliche Erklärungen des Verhältnisses auf, ohne sich für eine derselhen entscheiden zu wollen: 1. das Råmopåkhyåna ist die Quelle des Råmåyann; 2. ersteres die Epitome einer älteren, verlorenen Recension des letzteren; 3. ersteres ist die Epitome des letzteren; 4. heide sind Weiterbildungen ein und derselben, verlorenen Quelle. Der Grund, weshalb Weber sich nicht entscheiden kann, ist, dass die Ahweichungen des Råmopåkhyåna vom Råmåyana

<sup>1)</sup> Der mittlere Halbvers ist Zusatz des eitlrenden Dichters und ist nicht etwa in unserem Räudyann-text zufällig ausgefällen. Denn I. soil nur ohn, nicht anderhalb Çloka angeführt werden; 2. spricht in Räm, nicht ein Mensch, manushya, sondern Indrajit der Räksiasat; 3. ist sarcakallam und sadd ein Pieonasmus, den sich nur ein Dichter zu Schniden kommen lassen kann, der, um einen für ihn wichtigen Begriff einzufügen, eine ganze Zeile dichten nuss.

<sup>2)</sup> ich kann dies so bestimmt behaupten, weil Prof. Aufrecht, der auch ein Verzeichnis der Versaufünge des R\u00e4m\u00e4yana (Bombayer Ausgabe) augefertigt hat, mir mittellt, dass obiger Vers nicht darin vorkomme. Ein Übersehen meinerselts ist also ausgeschlossen.

"den Charakter grösserer Einfachbeit und Ursprünglichkeit" ihm zu tragen scheinen. Mir scheint in Weber's Darstellung das Wort "Epitome" unglücklich gewählt zu sein, weil man damit den Begriff treuer Wiedergabe der vorliegenden Erzählung zu verbinden, und daher Abweichungen als bewusste und beabsichtigte Veränderungen bez-Entstellungen aufzufassen pflegt. Diese murichtige Auffassung wird vermieden, wenn wir statt von Epitome von freier Nachdichtung sprechen. Denn wer frei nach dem Gedächtnis, und nicht dem gesehriebenen Texte mit dem Finger folgend, ein älteres Gedicht nach- und umdichtet, wird leicht an seinem Stoffe Vereinfachungen . vornehmen, die wohl den Eindruck des Ursprünglichen machen können. Diesen Standpunkt des Dichters nehme ich nicht nur für das Râmopâkhyâna, sondern auch für zahlreiche andere Episoden des Mahabharata an, von denen durch eingestreute Vocative, wie rajan, Kaunteya etc. feststeht, dass sie für ihre Aufnahme in das Mahabharata, wahrscheinlich nuch älteren Liedern, umgedichtet sind. Die Richtigkeit meiner Ausieht über das Ramopåkhyåna werde ich nun so darzuthun versuchen, dass ich einerseits in ihm manche zum Teil wörtlich übereinstimmende Reminiscenzen aus dem Ramayana nachweise, anderseits die sieh in ihm findenden Abweichungen von jenem zu erklären suche. Ich eitire beide Werke nach den Bombayer Ausgaben (M, R) und notire die Abweichnugen bei Gorresio (B).

- avadhyo vadhyatâm ko vâ vndhyah ko vâ vinneyatâm M Bh. 277, 22 = R II 10, 33. B 9, 11 (M 'dya fûr das zweite vâ, B fûr das crste).
- kaccit kshemam pure tava M. Bh. III 278, 3.
   kaccit te kuçalam râjaml Lankâyâm râkshaseçvara R III 35, 41
   (fehit B).
- 3) hā Sīte Lakshmaņe 'ty evam enkroçā "rtasvareņa ha M 278, 23. hā Sīte Lakshmaņe 'ty evam ākruçya tu mahāsvanam R III 44, 24. hā Lakshmaņe'ti eukroça trāyasve'ti mahāvane B 50, 22.
- abhavyo bhavyarûpena M 278, 32 = R III 46, 9. abhavyo bhavyarûpêni têni B 52, 14.
- 5) mama Lanka puri namna ramya pare mahodadheh M 278, 35.

Lankâ nâma samudrasya madhye mama mahâpurî R III 47, 29 Lankâ nâma samudrasya dvîpaçreshihâ purî mama B 53, 35. mama pâre samudrasya Lankâ nâma purî çubhâ R III 48, 10 mahâpurî B III 54, 14.

- 6) katham hi pîtvâ madhvîkanı pîtvâ ca madhumâdhavîm | lobham sauvîrake kuryân nârî kâcid îti smaret | M 278, 40 cf. surâgrya(B Surâshṭraf)sauvîrakayor yad antaram tad antaram Dâçarathes tavaiva ca R HI 47, 45. B 53, 56.
- vasate tatra Sugrîvaç caturbhih sacivaih saha M 279, 45.
   nivasaty âtmavân vîraç caturbhih saha vânaraih R 72, 12.
   sa vasaty âtmavân çûraç caturbhih saha vânaraih B 75, 63.
- trinam antaratah kritvå tam nyåca niçåearam M 281, 17.
   trinam antaratah kritvå pratyuvåen sucismitå R V 21, 3 (fehlt B).
- arâkshasam imam lokam kartûsmi niçitaih çaraih M 284, 16 = R VI 41, 67.
   arâkshasam imam lokam karomi niçitaih çaraih B VI 16, 68.
- 10) tatah sutunulan yuddhan abhayal lomaharshanan M 287, 23. tad babhaya 'dbhutan yuddhan tunulam romaharshanan R III 25, 34 = B 31, 44.

tatrā "sīt sumahad yuddham tumulam lomaharshanam R VI 43, 16 = B 18, 23,

11) paramāpadgatasyāpi nā 'dharme me matir bhavet | M. paramāpadgatasyāpi dharme mama matir bhavet | R. paramāpadgatasyāpi dharma eva dhritir bhavet | B. açikshitam ea bhagavan brahmāstram pratibhātu me | M 275, 30 = B VII 10, 30. açikshitam ea brahmāstram bhagavan pratibhāta me | R VII 10, 30—31.

12) yasmâd râkshasayonau te jâtasyâ 'mitrakarçana | M 277, 31

= B VII 10, 34.
yasmâd râkshasayonau te jâtasyâ 'mitramâçana | R VII 10, 34 b.
nâ 'dharme dhîyate buddhir amaratvam dadâni te || M.
nâ 'dharme jâyate buddhir amaratvam dadâni te || R.
nâ 'dharme vartate buddhir amaratvam dadâmi te || B.



Ich bemerke hierzu vorah folgendes: a) füufmal stehen die Lesarten von C näher denen des MBh als die von B, h) zweimal die von B (und zwar im 7. Buche), e) zweimal hat B nichts entsprechendes. Daraus ergiebt sieh, dass C durch das MBh gut heglanligt wird, während die heiden Übereinstimmungen von B mit MBh zu geringfügig sind, um daraus mit Sieherheit auf das Bestehen von B zur Zeit der Abfassung des Rämopäkhyäna seldiessen zu können.

Von hohem Interesse sind auch noch folgende zwei Thatsachen: 1. dass zwei Verse aus dem Uttarakünde im Rümopäkhyüna sich wieder finden; 2. dass einmal eine Stelle MBh
III 278, 40 an eine im Rümäyana anklingt, die nicht im gewöhnlichen Versmasse abgefasst ist. Wir dürfen daraus schliessen,
dass zur Zeit der Abfassung des Rümopäkhyänam 1. das Uttarakünde, wenigstens die Rüvanets, schon bestand, 2. die sarga des
Rümäyana wie jetzt mit Versen in anderen Metren schlossen. Aus
obigen Übereinstimmungen geht wohl mit Sicherheit hervor, dass
maer Rümäyana die Quelle des Rümopäkhyüna gewesen ist. Sollte
aber noch Jemund daran zweifeln, so verweisen wir auf den schon
oben p. 14 eitirten Vers:

silgaram câ 'mbaraprakhyam ambaram silgaropamam [ Râma-Râvaṇayor yuddham Râma-Râvaṇayor iva [ VI 107, 52 (feldt B).

Dieser wirklich grossartige Vers, der einmal gehört nicht wieder vergessen wird, wird im MBh folgendermassen wiedergegeben:

Daçakandhara-rājasānvos tathā yaddham abhān mahat |

alabilhopaumu anyatra tayor eva tathà 'bhavat | III 290, 20. Nach Inhalt mul Form eine klägliche Umschreibung, die sich auf den ersten Blick als Nachabunng verrät.

Dass das Růmopákhyána nan eine ziemlich flüchtige Nachdichtung eines ausführlich erzählenden Werkes ist, zeigt sich auch
darin, dass es zuweilen nur mit einem oder wenigen Worten andentet, was im Råmåyana ausführlich erzählt wird und ohne dessen
Kenntnis unverständlich bleiben müsste. So wird R VI 84—86
erzählt, Indrajit sei unbesiegbar, wenn er sein Opfer in der Nikumbhilà dargebracht hitte. Darum veranlasst Vibhishana den

Lakshmana, jenen an der Vollendung des Opfers zu hindern. Das alles wird MBh III 289, 17 nur mit einem Worte angedentet:
a kritt hni kam evai 'nam jight usur jitakt einam |
çarair jaght us sankruddhah kritasanjno 'tha Lakshmanah ||
Das kritasanjno verstehen wir auch nur, wenn wir R VI 87, 32 lesen:
RAvant unijam åcashte Lakshmant vihhtshanah ||

yah sa Vâsavanirjetâ Râvanasyâ "tmasambhavah | sa esha ratham âsthâya Hanûmantam jighânasati || etc. Dieselben Bemerkungen treffen auch zu auf MBh III 282, 69—71. pratynyârtham kathâm ec 'mâm kathayâmâsa Jânakî || behintêm kathâm ec 'mâm kathayâmâsa Jânakî ||

pratynyartham kathâm ce 'mâm kuthayûmûsa Jânakî ||
kshiptâm ishîkâm kûkâya Citrakûţe mahâgiran |
bhavatâ purushavyâghra pratyabhijnâmkâranât ||
grâhayitvâ 'ham âtmânam tato dagdhvâ ca tâm purîm |
samprâpta it tum Râmah priyavâdinam ârcayat ||

Die Andentung über die freche Krähe nud die über die Verbrennung der Stadt würden einem Zuhörerkreis nuverständlich gewesen sein, der das Rämäyana (V 38. 67. 41—56) nicht kannte. Aber der Diehter setzte offenbar die allgemeine Kenntuis des Rämäyana hier und anderswo vorans, so z. B. wenn er 284, 21 kurz sagt: Suvelasya samipatah, ohne vorher oder nachher zu sagen, welche Bewandtnis es mit dem Suvela habe, ab er ein Fluss, ein Wald oder ein Berg sei. Er hranchte es offenbar nicht zu sagen, weil jeder es sehon aus dem Rämäyana wusste.

Was unn die Ahweichungen des Råmopåkhyåna vom Råmåyana betrifft, so müssen wir, wie gesagt, bei deren Erklärung
von der Annahme ansgehen, dass der jüngere Dichter nicht eine
Epitome, sondern eine Nachdichtung des bekannten Epos, und
zwar nicht nach geschriebenen Vorlagen, sondern nach dem Gedächtnis geben wollte. Daher stellen sich leicht bei ihm Verwechselungen ein. So schiesst R VI 67 Råma dem Kumblukarna
mit seinen göttlichen Pfeilen die Arme, die Beine und zuletzt
den Kopf ah; im Råmop. 289, 21 fgg. bringt Lakshmana nuf
älmliche Weise den Indrajit um. R VI 107, 53 fgg. schiesst
Råma dem Råvana einen Kopf ab, sofort wächst ihm ein neuer
hervor, und so hundertmal hintereinander; dasselbe Wunder ereignet sich im Råmop. 287, 16 mit den Gliedmassen, die Laksh-

mana dem Kumbhakarna absehneidet. Im Ramayana greift Indrajit dreimal in den Kampf ein, VI 44-46, 73, 80-90; im Ramop, nur cinnal, doch sind dabei Züge aus der ersten und der letzten Stelle des Ramavana darin vereinigt: Angada's That 288, 18. 19. ans VI 44, Indrajit's Rückkehr in die Stadt 288, 15 nach VI 46 oder 73, Indrajit's letzter Gang 289, 17 ans VI 86. Hier könnte man zweifeln, ob der Diehter des Ramop, nach einer alteren Version des Ramayana, in der Indrajit mur einmal auftrat, sich gerichtet, oder die in unseren Texten anseinander gerissene Erzählung in eins verhunden habe. Letzteres ist mir wahrscheinlicher, da er, wie wir im Verlaufe sahen, 'die meisten der späteren Zusätze des Ramayana schon kaunte. Wenn sich nur einmal die Befreiung von dem Pfeilzauber und die Heilung durch das Wunderkrant findet, statt zweimal, so braucht dies chonsowenig eine Wiedergabe einer urspränglicheren Erzählung zu sein, wie die ähnliche, aber im Detail anders vereinfachte Erzählung in Kâlidâsa's Raghuy. XII 76-79, die doch ihrerseits unser Råmåyana voranssetzt. Andere Veränderungen mögen von der Phantasie des Dichters eingegeben sein. Wir dürfen dies um so unbedenklicher annehmen, als die Inder auch Selbsterlebtes nicht ohne phantastische Aussehmtickung wiederzugeben vermögen, sogar nicht einmal vor Gerieht, sodass, wie mir einst Sir E. Clive Bailey mitteilte, die Richter auf diese Eigenschaft oder Unart der Zengen billig Rücksicht nehmen müssen.

Wenn also das Râmop, das Râmâyana, und zwar im Grossen und Ganzen in der uns (in C) vorliegenden Gestalt, voraussetzt, so könnte man noch fragen, weshalb es üherhaupt gedichtet wurde, da ja das Original allgemein bekannt war. Die Antwort ergiebt sich von selbst: das Mahâbhārata sollte eine grosse Encyklopādie sein, die alle Sagen und alles Wissenswerte enthielt!). Da durfte natürlich auch die Sage von Râma nicht fehlen. Sie wurde dem MBh einverleiht in derselben Weise wie viele ältere

ef. Mahabharata I 307 = 1 2, 37
 anaçritye 'dam akhyanam katha bhuvi na vhiyato i aharam anapaçritya çariranye 'va dharanam i

Sagen: sie wurde umgediehtet, um besser hinein zu passen. Das Verhältnis des Rånnåyana zmu Råmop, lässt mas ahnen, wie viel andere Sagen bei dieser Umdiehtung eingebüsst haben, z. B. die Geschichte von Nala. So schön letztere ihrem luhalte nach ist, so wenig befriedigend ist die Form, in die ein handwerkmüssiger Diehter sie im Nalopäkhyana gebracht hat. Nur kleinere zusammenhängende Stücke in der altertümlichen, beinahe noch vedischen, Trishfubh mid Jagati, sind van der späteren Umdiehtung verschont und im wesentlichen wohl umverändert erhalten geblieben.

Wenn wir nun es als eine feststehende Thatsache betrachten milissen, dass das Râmâyana schon lange bekannt war, che das Mahâbhârata zum Abschluss gelangte, so erhebt sich naturgemäss die Frage, welchen Einfluss das altere Gedicht auf das jüngere ausgeübt habe. Der Thatbestand zeigt, dass in beiden Gedichten dieselbe Sprache, derselbe Stil und dieselbe Metrik berrschten; dieselbe Sprache, wenigstens in C, wie von Böhtlingk in seiner aben p. 31 citirten Abhandlung gezeigt hat; derselbe Stil 1) und dieselbe Darstellungsweise, natürlich mit kleineren Unterschieden, wie sie bei der Verschiedenheit in Anlage und Begahung von Diehtern auch derselben Zeit selbstverständlich sind. Ein durchgreifender Unterschied ist nur der, dass im Mahabharata die Reden durch ein ausserhalb des Verses stehendes N. N. uvaca oder acus eingeleitet werden, im Ramayana anch dies in die Erzählung selbst aufgenommen wird. Die sonstige Übereinstinnung ist ausserst auffällig bei der Grösse des Gebietes, in dem die epische Dichtkunst blühte, von Kabul bis Bengalen. Auch bestand sie nicht von Hans aus. Denn die dem MBh angehörigen Stücke in der altertündlichen, beinahe noch vedischen Trishtubh und Jagatt sind auch in ihrer Darstellungsweise entschieden altertümlicher als die Hauptmasse des Werkes. In ihnen hat die Erzählung oft den Charakter des Sprunghaften, Abrupten, Fragmentarischen. Wir müssen diese Stücke als Reste, oder wenigstens

Auch in stehenden Ausdrücken findet Übereinstimmung statt.
 Solesen wir I 38, 2: prajakännah sa ca 'prajah, und VI 58, 5: bhimsun bhimaparäkramam; Wendungen, die jeder Anftinger aus seinem Nala kenut,

Repräsentanten, der älteren Epik betrachten. Von ihr unterscheidet sieh der Stil der Hauptmasse des Gedichtes durch seine Glätte und Leichtigkeit der Darstellung. Diese Vorzüge sind eine Neuerung, eine Errungenschaft, die wahrscheinlich einem hochbegabten, bahnbrechenden Diehter verdankt wird, dessen Werk sich die Herzen aller eroberte. Ich betrachte es als höchst wahrscheinlich, dass Vähniki diesen Einfluss gehaht hat, weil sein Werk sich neben und trotz dem Mahäbhärata erhalten, und weil die Tradition ihn als den Adikavi, den ersten Diehter bezeichnet.

Scheint also die Einheitlichkeit der Sprache und Darstellungsweise im indischen Epos auf den massgebenden Einfluss eines hervorragenden Diehters hinzuweisen, so werden wir eine gleiche Annahme auch wohl wegen der epischen Verskunst machen dürfen. Es ist ja überraschend, dass dieselben Gesetze, die den epischen Cloka beherrschen, auch noch für die klassischen Dichter gelten, während in der Zeit der Brahmana und Upanishad dasselbe Metrum noch viel freier gehandhabt wird und in dem Übergaugsstadium von der vedischen Anushtubli zum eigentlichen Gloka erscheint. Das eigentlich epische Versmass der alten Zeit scheint Trishinbh bez. Jagati gewesen zu sein. Das dürfte sehon aus dem alten Namen der ersteren - Akhyanaka - zn schliessen sein. Wie sehon hervorgehoben, finden sieh im Mahabharata noch · manche alterthumliche Stücke in diesem Versmass, das dem vedischen noch sehr nahe steht. Warum, so könnte man fragen, ist das Akhyanaka, wenn es in der That einmal das epische Versmass gewesen ist, es nicht auch für die Folgezeit geblieben? Die Antwort scheint sich mir leicht aus der Betrachtung dieses Metrums zu ergeben. Denn schon die vedische Trishtubh scheint mehreren Typen zuzustreben, die in den späteren Upajati-, Çâlint-, Vatormi- etc. Strophen krystallisirt sind 1). Je weiter die Entwickelung ging, um so mehr löste sich die Vielgestaltigkeit des Metrums in die willkürliche Abwechselung mit verschiedenen Typen auf.

Siehe meine Abhandlung: "Über die Entwicklung der Indischen Metrik in nachvedischer Zeit" in der Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, Bil. 38, p. 608 ff.

An Stelle der stets wechselnden Mannigfaltigkeit wäre mit der Zeit ein buntscheekiges Wesen getreten in Strophen, deren Zeilen zwar von derselben Silbenzahl, aber nach verschiedenem Typus gebant gewesen waren. Es ist nun leicht begreiffieh, und die Entwickelungsgeschichte des Metrums bestätigt es auch, dass jeder der im Akhyanaka mit anderen gemischt auftretenden Typen das Bestrehen haben musste, sieh rein und ausschliesslich zu entfalten, d. h. dass die ganze Strophe aus Zeilen desselben Typus gebaut wurde. So trat an Stelle des alten Aklıyanaka die Upajäti-Strophe, bei der alle Mannigfaltigkeit aufgehört hatte, wenn mun nicht etwa in dem Weehsel von 13- und 14 silbigen Zeilen, den sieh allerdings klassische Diehter nicht erlanben, einen gewissen Ersatz dafür sehen will. Jüngere Stücke in solchen Upajätiund Vangenstha-Strophen finden sieh im Mahabharata in grösserer Zahl, im Râmâyann aber nur in geringerer, wobei obendrein der Zweifel sehr berechtigt ist, ob diese Stellen nicht alle sammt nud sonders spätere Zusätze sind. Zur Abwechselung war ein solches kunstvolleres Metrum anch ganz wohl angethan, aber wegen seiner starren Einförmigkeit war es nicht als episches Versmass geeignet; denn in ihm mussten Epen von der Ausdelmung, wie sie in Indien üblich war, von unausstehlicher Eintönigkeit werden.

Anders mid umgekehrt ging die Entwickelung bei der Annshtubb von einer gewissen Einförmigkeit des vedischen Verses zu grösserer Mannnigfaltigkeit in den Brâhmana und Upanishaden. Im epischen Cloka erscheint nun die Willkur durch bestimmte Gesetze gebanden, die aber trotzdem noch eine grosse Abwechselung zulassen. Sehen wir davon ab, dass die erste und letzte Silbe eines jeden Påda aneeps ist, so bleiben für die geraden Påda 5 Formen; für die ungraden der Pathyå 6, für dieselben aller vier zulfüssigen Vipula 8; also für den Halbeloka (als kleinste metrische Einheit)  $6 \times 5 + 8 \times 5 = 70$  Formen. Rechnen wir noch die Variationen hinzu, die aus der Doppelzeitigkeit der ersten und letzten Silbe folgen, so erhalten wir im Ganzen  $4 \times 70 = 280$ Variationen. Die Unterschiede zwischen den einzelnen Variationen sind aber nicht derart, dass der gemeinsame Churakter verwischt wilrde, und auch ihre grosse Anzahl verhinderte, dass sieh festbestimmte Typen hätten entwickeln können. Selbst die Vipula-Arten, die noch am chesten als abweichende Typen erscheinen könnten, thun es dennoch nicht, weil der Vipula-Pada ja mit dem immer denselben Typus aufweisenden geraden Pada zu einer Einheit verbunden ist, so dass das Abweichende seines Charakters nicht zur vollen Geltung gelangen kann 1).

Die Gesetze des Cloka sind von den Indern nur zum Teil, nämlich für die Pathya, theoretisch erkannt d. h. als Regeln ausgesprochen worden; diejenigen über die Vipula werden zwar von guten Dichtern streng beobachtet, scheinen aber, weil Vorschriften darüber nicht bestehen, instinktiv durch viele Lektüre des Epos von jedem erlernt worden zu sein. Ein ähnliches Verhältnis dürfen wir auch für die frühere Zeit voraussetzen. Wahrscheinlich schuf ein bedeutender Dichter die Norm und alle folgenden Dichter der epischen Zeit ahmten sie nach. So finden wir im Mahabharata und Rämäyana durchweg Übereinstimmung im Ban des Cloka. Jener bahnbrechende Dichter war wahrscheinlich Vähniki; wir wissen ja von keinem Andern vor ihm, der eine solche Bedeutung gehabt haben könnte. Diese Annahme steht unn in vollem Einklang mit der Tradition. Im 2. Gesange des 1. Buches des Ramayana wird nämlich erzählt, wie Vähniki den Cloka zufällig

<sup>1)</sup> Die verkemmenden Fermen sind:
2. und 4. Påda

2. und 3. Påda; a) Pathyå

2. und 3. Påda; a) Pathyå

2. und 3. Påda; a) Pathyå

3. und 3. Påda; a) Pathyå

4. und 3. Påda; a) Pathyå

5. und 3. Påda; a) Pathyå

6. und 4. Påda

7. und 3. Påda; a) Pathyå

8. und 3. Påda; a) Pathyå

9. und 4. Påda

9. und 3. Påda; a) Pathyå

9. und 4. Påda

9. und 4. Påda

9. und 5. und 6. und 6.

gefunden, und dass ihm Brahman befohlen habe, die Thaten Rama's in diesem Versmasse zu besingen. Wenn dieser Sage etwas Thatsächliches zu Grunde liegt, so kann es unr das sein, dass der epische Çloka in seiner endgültigen Form auf Valmiki zurückgeht.

In der vorausgeheuden Untersuchung haben wir in Anlehmung an die Tradition die Ansicht zu begründen versucht, dass das Râmâyana als das ersto einheitliche, nach bestimmtem Plane gedichtete Epos epochemachend wirkte, dass die von Vähntki geschmeidig mid gefällig gemachte epische Sprache, sowie das von ilm verfeinerte Versmass von da ab allgemeine Auerkenung und Nachalunung fanden. Folgerichtig mussen wir dann auch weiter annehmen, dass die epischen Sänger, um dem neuen und besseren Geschmacke zu genagen, ihre veralteten Gesänge in die neue Form umgossen. Es ware also eine allgemeine Umdichtung der epischen Sagen in Cloka nach Vühntki's Weise erfolgt, als das Râmâyana sich weiter und weiter ansbreitete. Trifft diese Annahme das Richtige - und sie seheint mir ziemlich gut gestützt so würde damit auch ein dunkler Punkt in der Entwickelung des Mahabharata in ein nenes Licht gerückt werden. Wie namlich A. Holtzmann schon 1846 behauptet und sein gleichnamiger Neffe in seinem eben erschienenen Werke: Zur Geschichte und Kritik des Mahabharata, Kiel 1892 eingehend dargelegt hat 1), ist trotz der entschiedenen und ausgesprochenen Parteinahme des nus vorliegenden Textes für die Pandninge doch noch zu erkennen, dass preprünglich die Kurninge in der Sage als die edlere Partei Denn obschou die Kurninge mit Worten weidlich schlecht gemacht werden, sind doch ihre Thaten mit geringen Ausnahmen durchans edel, während die gepriesenen Panduinge eine Schlechtigkeit nach der anderen begehen, was möglichst durch sophistische Grunde beschönigt wird. Wie kommt diese

<sup>1)</sup> Auf die übrigen zum Teil Husserst phantastischen Ansichten, die Holtzmann in schiem oben genannten Werke vorgebracht hat, brauche ich hier nicht einzugehen, da ich mich darüber ausführlich in einer Kritik, in den Göttingischen Gelehrten Anzelgen 1892, p. 625 ff., ausgesprochen habe.

Verschiebung des Grandplanes? Man könnte denken, dass die Vergöttlichung Krishna's die Parteinahme für die Panduinge bedingte. Aber dagegen spricht, dass die veränderte Stellungnahme . schon längst erfolgt war, ehe Krishna zum Gott erhoben wurde. Und wenn auch der Krishnakult in der entseheidenden Zeit aufgekommen wäre, so ist er doch wahrscheinlich nicht gleich so allgemein geworden, dass ihm zu Liebe die ganze Sage gewissermassen hätte auf den Kopf gestellt werden können. Es geht überhaunt nicht an, die Voraussetzung zu machen, dass die Umarbeitung des Mahabharata nach festem Plane, gewissermassen auf Verabredung erfolgt sei. Denn wie hätte ein solcher Beschluss gefasst oder über seine Ausführung gewacht werden können? Den bösen Brahmanen kann man doch nicht die Schuld geben; denn sie bildeten eine tausendköpfige Gesellschaft und keine Hierarchie; es fehlte ihnen also an beratenden, heschliessenden und ausführenden Organen, ohne die wir uns die ihnen zugemutete Wirksamkeit schlechterdings nicht vorstellen können. Die Umdichtung des Epos muss sich in einfacher Weise, ohne Hintergedanken, vollzogen haben. Sie musste aber mit einer gewissen Notwendigkeit eintreten, wenn durch ein einheitliches, kunstvolleres, von einem hoehbegabten Dichter verfasstes Epos der literarische Geschmack sich so verfeinert hatte, dass ihm die früheren epischen Ocsange nicht mehr entsprachen. Letztere mussten ihm dann angepasst werden, um nicht ganz zu veralten. Dabei musste die Stimmung und die Teilnahme der Zeit und der Gegend, wann und wo die Umiliehtung vorgenommen wurde, sieh in dieser wieder spiegeln. Fand sie in einem Lande statt, dessen Sympathie mehr den Pandningen galt, weil seine Fürsten mit diesen in den alten epischen Gesängen verbündet oder befreundet erschienen 1), so ist es ganz natürlich und ohne weitere gewaltsame, durch nichts zu beweisende Annahme begreiflich, dass in dem umgedichteten Mahabharata die l'andninge als die Bevorzugten erscheinen werden. Und es ist auch keine wunderbare Fügung, dass die Umdichtung des Mahabharata in einem Lande erfolgte, in dem die Padnuinge

<sup>1)</sup> Vergl. Holtzmann a. a. O. p. 130.

mehr galten als die Kurninge; eine Betrachtung der geographischen Verhältnisse des alten Indiens lässt vielmehr dies als etwas natürliches und notwendiges erscheinen. Denn westlich von den Kosala, bei denen das Rämäyana entstanden war, und ihnen benachbart sitzen die Stämme der Paneäla, aus deren Königshause Draupadt, die gemeinschaftliche Gattin der fünf Pändusölme, stammte. In ihrem Lande musste das Rämäyana sieh zunächst verbreiten und festen Fuss fassen, ehe es zu den noch weiter westlich wohnenden Stämmen gelangen konnte, die auf Seiten der Kurninge nach der Überlieferung des Epos standen. Es ist also natürlich, dass im Paneäla-Lande früher als im fernen Westen Välmiki's Dichtung Bewunderung und Nachahnung fand. Die Folge war, dass die nach der neuen Weise umgedichteten epischen Lieder Partei für die Pandninge nehmen mussten.

Wir branchen für diesen Vorgang keinen sehr langen Zeitraum anzunehmen. Denn wie sehnell eine literarische Umwülzung erfolgt, die durch das Werk eines hervorragenden Diehters hervorgerufen wird, dafür liefert die Litteraturgeschichte vieler Völker hinlänglich bekannte Beispiele. Sie wirkt mit der Macht einer Mode, die zum schnellen, nicht selten unbesonnenen Bruch mit dem bis dahin Üblichen führt. Und so dürfen wir annehmen, dass Vähniki's Weise rasch Nachahmung fand, und dass es nicht langer Zeit bedurfte, bis die alten Sagen in dem neuen Gewande vorgetragen wurden.

Meine Ansicht über den Einfinss des Rümâyana auf das Muhâbhārata stützt sieh, um es noch einmal kurz zusammen zu fassen, auf folgende Punkte:

- Das Râmâyana ist älter als der grösste Teil des Mahâbhârata in der uns vorliegenden Gestalt.
- Es war wenn nicht das erste, so doch ein alle Vorlänfer in dieser Richtung weit überragendes und in den Schatten stellendes, einheitliches und kunstvolles Epos.
- 3. Die von V\u00e4hntki zur Vollendung gebrachte dichterische Teelmik in Darstellung, Sprache und Metrik wurde musterg\u00fcltig f\u00fcr die epische Dichtung der folgenden Zeit.
  - 4. Die epischen Gesänge, welche die Sagen des Mahabha-

rata zum Gegenstand hatten, wurden nach den Anforderungen des durch Vähniki aufgebrachten höheren Kunststils umgedichtet.

 Dies geschah in dem Lande der Pancâla, welche die Pandninge verehrten und dem Stammlande des Râmâyana, den Kosala, benachbart waren.

## § 3. Buddhistischer Einfluss.

Professor Weber stellt an die Spitze seiner Abhandlung über das Rāmāyaṇa die Besprechung des Dasaratha Jātaka 1), das nach seiner Ausicht eine altere Form der Rama-Sage enthalten soll. Der wesentliche Inhalt desselben mit Übergehung der erbaulichen Zuthaten, derentwegen es vorgetragen wird, länft auf folgendes hinaus. Dasaratha, König von Benarcs, hatte mit seiner Gemahlin drei Kinder: den Ramapanulita, Lakkhana(-kumara oder -pandita) und die Stinders. Nach dem Tode seiner Fran heiratete er eine andere, die ihm den Bharata(kumara) gebar. Aus Frende darüber gewährte ihr der König eine Wahlgabe. Sie machte aber erst nach 7 oder 8 Jahren davon Gebrauch, um dem Bharata die Throufolge zu siehern. Der König verweigert ihr dies hartnäckig, doch aus Furcht vor ihren Intriguen rät er seinen Kindern (von der ersten Frau), in den Wald zu ziehen und erst nach 12 Jahren (solange sollte er nach der Angabe seiner Astrologen noch leben) zurückzukehren und die Herrschaft zu übernehmen. Die beiden Prinzen mit ihrer Schwester ziehen in den Himalaya. Dasaratha stirbt aber schon nach neun Jahren. Die Königin Witwe bemüht sich vergeblich, Bharata als König anerkennen zu lassen. So macht sieh Bharata auf den Weg, um Rama zurückzuführen. Der aber weigert sieh: er müsse noch die übrigen 3 Jahre im Walde anshalten. Er giebt dem Bharata seine Sandalen mit, die während seiner Abwesenheit den Thron einnehmen sollen. Rama bleibt dann allein zurück, bis die 3 Jahre um sind. Darauf kehrt er bein and beiratet Stradevi.

Der Text steht in Fausböll, the Jataka, IV p. 124 ff. Mit Übersetzung herausgegeben von demselben, The Dasaratha Jataka, Copenhagen 1871.

Ich halte diese Erzählung nicht für altertümlicher als Valmiki's Rama-Sage, sondern für eine Entstellung derselben. Zwar fehlt Çatrughna, aber die Zahl der Kinder Daçaratha's beläuft sich trotzdem auf vier, da Sita zu seiner Tochter gemacht ist. Sie war sicher ursprünglich und nicht erst nach dem Exil Rama's Gattin, worauf der Zusatz deel zu ihrem Namen hindentet. Ferner ist in der buddhistischen Erzählung die Wahlgabe ganz überflüssig, da Daçaratha nicht ihretwegen, sondern aus Furcht vor den Intriguen der Königin, die Prinzen in den Wald ziehen lässt. Wir müssen deswegen voraussetzen, dass in der dem Erzähler des Jataka vorliegenden Sage die Verbannung Rama's, der ja allein zur Thronfolge berechtigt war, durch die Wahlgabe ver-Man beachte auch, wie albern die Daner des anlasst wurde. Exils, sowie Rama's Verbleiben im Walde nach Bharata's Ankunft motivirt ist. Man sieht leicht ein, dass Rama aus einem zwingenderen Grunde sein Wort gegeben haben unss, nicht vor der bestimmten Zeit, hier 12 Jahre, in die Vaterstadt zurückzukehren. Und endlich wie abgeschmacht ist die Geschichte mit den Sandalen, wenn der rechtmässige Herrseher nur drei Jahre abwesend sein soll; wie berechtigt und wirkungsvoll dagegen im Râmâyana, nach dem Bharata sofort, nicht erst nach 9 Jahren, den Rama aufsucht und letzterer noch 14 Jahre in der Verbannung bleiben soll. So beweisen die innern Widersprüche im Jataka, dass seine Erzählung auf einer Rama-Sage beruhte, die der des Râmâyana in wichtigen Punkten bedeutend näher stand, als es auf den ersten Blick den Anschein hat.

Wenn eine orthodoxe Sage von einem Andersgläubigen in den Dieust seiner Sekte gepresst wird, wird er sie nicht unverändert lassen, damit seine Erzählung zwar von der ursprünglichen verschieden, ihr aber nicht gänzlich unähnlich werde. Eine solche willkürliche Änderung hat der Erzähler des Jätaka vorgenommen, indem er das Exil der Kinder durch die Vorsorge des Vaters motivirt, der sie vor den Nachstellungen der Stiefmutter sicher stellen will. Dasselbe Motiv kehrt noch in andern buddhistischen Erzählungen wieder, von denen Weber I. c. p. 2 zwei namhaft macht. Der Autor des Jätaka brauchte also nicht einmal seine

Phantasic in Thatigkeit zu versetzen, er konnte sich für seinen Zweek einer feststehenden Schablone bedienen. Dabei hat er, ans Halbheit, oder weil dieser Zug zu fest stand, es nicht gewagt, das ursprüngliche Motiv, die der Kaikeyi gewährte Wahlgabe, ganz zu unterdrücken, obschon deren Beibehaltung in seiner Erzählung ihr in keiner Weise dient. Die erste Veränderung machte andere nötig. Dahei bestreht sich der Erzähler alles äusserlich plausibel zu nuchen. 7 oder 8 Juhre mach Bharata's Geburt gehen die alteren Kinder ins Exil. Nach 9 weiteren Jahren stirbt Daçarntha, obsehon die Astrologen seinen Tod erst für's 12. Jahr vorausgesagt hutten (in echten Märchen und Sagen irren die Wahrsager nie!). Bharata war also 16 oder 17 Jahre alt: ein angemessenes Alter, um die Herrschaft anzutreten. Aber man merkt zu deutlich die Absieht bei diesen probabeln Zeitangaben. Alle diese Züge machen durchaus den Eindruck des Sekundären.

Man könnte zweifeln, ob die Beschränkung des Jataka auf den ersten Teil der Rama-Sage nicht als etwas altertümliches anzusehen sei. Denn es ist wahrscheinlich, dass die Rama-Sage ans zwei ursprünglich nicht zusammengehörigen Teilen zusammengesetzt ist: der erste Teil umfasst die Vorgänge in Ayodhya mit Daçaratha als Hamptperson, der zweite die Abenteuer im Dandaka-Walde und die Besiegung Râvaņa's. Dem ersten Teile liegen wahrscheinlich von der Sage ausgeschmückte Schicksale eines Ikshväkuiden-Prinzen zu Grunde, dem zweiten Teile dagegen Mythen, mit denen wir uns später beschäftigen werden. Weber ist nun der Ausicht, dass zar Zeit, als das Dasaratha Jataka entstand, der zweite Teil der Sage noch gar nicht bestanden habe, während ich überzeugt bin, dass der Erzähler des Jätaka (das ja Dasaratha- und nicht Rama-Jataka heisst) den zweiten Teil wegliess, weil es ihm in erster Linie darum zu thun ist, Râma als frommen Buddhisten hinzustellen 1), und sieh zu diesem Zwecke die letzte Halfte der

<sup>1)</sup> Ähnlich beurteilt R. Fick die Jaina Version der Sagara-Sage. "Der Zweck dieser Bearbeitungen war augenscheinlich, die dem indischen Volke bekannten mythischen Helden und deren Thaten als der jainistischen Religion und Geschichte angehörig hinzustellen und auf

Râma-Sage mit ihren Kampfen und blutigen Seenen nicht wohl verwenden liess. Dass er sie aber dennoch gekannt habe, dafür findet sich im Jataka ein deutliches Anzeichen. Das Ramayana Valmiki's schliesst nämlich mit der Wiedervereinigung Sta's mit Râma. Statt ihrer erscheint im Jataka nach Marchenbrauch die Verheiratung der Beiden miteinander. Sith durfte daher vorher nicht Rama's Gattin sein, während doch schon ihr Name: Sitadevt, sie als Königin, d. h. als die Gemahlin Rama's bezeichnet. Damit sie aber diejenige Rolle spielen könne, die ihr während der Verhannung zufällt, machte der buddhistische Erzähler sie zur Schwester Rama's. Nun ist zwar die Geschwisterehe nach gemeiner Anschauung verpönt; aber ein buddhistischer Erzähler mochte sie für erlaubt halten, da ihm dafür die Sage von der Entstehung der Såkya- und Koliya-Geschlechter ein geheiligtes Beispiel bot. Während aber in dieser Sage die Geschwisterehe motivirt ist, insofern sie die befürchtete Geschlechtserniedrigung verhindern sollte, wird nicht der geringste Grund für die Verheiratnug Råmapandita's mit seiner Schwester Stradevi auch nur augedeutet. Die Beiden galten offenbar in der Sage von Anfang an als Ehegatten, und erst der Erzähler des Jataka hat sie zu Geschwistern gemacht.

Einige Züge des Jätaka erinnern noch speciell an das Rämäyana; so wenn die Königin sich in das sirigabbham zurückzicht,
warum wird nicht gesagt. Es ist offenbar das Schmollgemach,
krodhägåra, des Rämäyana gemeint, das aber dort (H 9, 22, 10, 21)
nicht der Begründung entbehrt. Ferner wird im Jätaka hervorgehoben, dass Viele den Verbaunten das Geleit gaben, und endlich,
dass Bharata mit grossem Heere kommt, es aber in der Nähe
lagern lässt: alles dieses findet sich ausführlich anch im Rämäyana
erzählt.

Endlich kehrt, wie sehon Weber bemerkt hat l. c. p. 65 Note 2, noch ein Vers aus dem letzten Gesange des echten Râmâ-

diese Weise dem Jainismus ein hohes bis in die Urzeit hinaufreichendes Alter aufzuprägen." Eine jainistische Bearbeitung der Sagaru-Sage, Kiel 1889, p. XXI.

yana (6, 128) in dem Jâtaka in Pâliform wieder. Der Vers lautet in den südindischen Ausgaben (in den Bombayer ist er verstümmelt) also:

daçu varshasahasrâni daçu varshaçatâni ca | bhrâtribhih sahitah çrîmân 1) Râmo râjyam akârayat || Im Jâtaka lantet dieser Vers:

dasa vassasalmssâni sattliin vassasatâni ca | kamlugîvo mahâhâhû Râmo rajjam akârayi ||

Dieser Vers steht mitten in der sonst durchaus prosaischen Erzählung; er ist daher, wie die meisten solcher Verse, als einer alteren Quelle entlehnt anzuschen. Über diese Quelle giebt uns die Einleitung zu dem Jätaka in dem Worte paränakapanditä einen wichtigen Fingerzeig: die Quelle waren offenbar epische Lieder. Da wir unn ein Epos haben, in dem der besprochene Vers vorkommt, das Rämäynna, so ist dieses auch aller Wahrscheinliehkeit nach die Quelle, aus der der Erzähler des Jätaka den Stoff zu seiner frommen Legende geschöpft hat.

Wenn wir somit in dem buddhistischen Dasaratha Jâtaka keine ältere Form der Râma-Sage erblieken dürfen, so müssen wir jetzt untersuchen, ob sich in dem Râmayana huddhistische Spuren nachweisen lassen. Weber sagt p. 5: "die einzige Stelle endlich, in welcher Buddha's, und zwar uls einem Diebe gleichzustellen, gedacht wird (H 100, 34), hat sehon Schlegel als vermuthlich sekundären Einschub bezeichnet". Der Leser möge selbst urteilen: Nachdem Râma endgültig dem Bharata abgeschlagen hatte, die Königswürde anzunchmen, sucht Jabali II 108 ihn dazu zu bewegen, mit Gründen, die der Lokayatika-Philosophie entlehnt sind. Râma widerlegt dessen Ansicht und wiederholt seinen Entschluss, sein gegebenes Wort nicht zu brechen. Dann geht die Darstellung aus dem Çloka in Upajāti über bis zum Schluss v. 30—39. v. 30 lautet:

Der dritte påda lautet im Berliner Ms. A und im Bonner Ms.: vitaçokabhayakrodho, in Ms. C: evanggupasamāyukto. Der erste Halbvers steht auch I 1, 97, der zweite lautet dort: Râmo rājyam upāsitvā brahmalokam prayāsyati.

amrishyamanah punar ugrateja niçamya tau nastikayakyahetun [

atha 'bravît tanı uripates tautjo vigarhamano vacanani tasya | Nuchdem die Sache schon abgethan ist, wird sie also noch einmal aufgenommen und zwar in anderem Metrum. Beide Umstände würden schon für sich allein genügen, die ganze Stelle als höchst verdächtig erscheinen zu lassen, vereinigt beweisen sie ihre Uncehheit 1). Dazu kommt, dass sie in den anderen Recensionen thatsächlich fehlt. In dem Kashmir Ms. schliesst sich v. 36 unmittelbar an v. 29 an, und vv. 38 und 39 fehlen.

Aber noch auf andere Weise hat man das Rāmdyana zu dem Buddhismus in Beziehung setzen wollen. Talboys Wheeler hat nümlich in seiner History of India die Ausieht anfgestellt, in dem Zuge Rāma's gegen Lankā komme der feindselige Gegensatz gegen die ceylonesischen Buddhisten zum Ausdruck, die unter dem Bible der Rākshasa zu verstehen seien. (Siehe Weber I. e. p. 4.) In erster Linie fragt man sieh, warum ein Diehter in Kosala die Buddhisten in Ceylon, der weltfernen Insel, sollte gehasst haben. Gab es üherhaupt sehon zu seiner Zeit Buddhisten, so hätte er sie in ummittelbarer Nähe gehabt uml hätte sie nicht erst in Ceylon zu snehen gehraucht. Dass der buddhistische Einfluss Ceylon's sieh bis nach dem nördlichen Indien fühlbar gemacht habe, ist gar nicht auszudenken. Hat doch der Buddhismus des Nordens eine ganz andere Entwickelung durchgemacht, als der des Sülens, beide sind praktisch von ein-

<sup>1)</sup> Übrigens steht diese Stelle selbst in einem grösseren älteren Einschub, der von 107, 17 bis 111, 11 reicht. Denn an Rünn's bestimmte Absage, nach Ayodhya zurückzukehren, und die Äusserung seines Entschlusses: pravekshye Dandakaranyam aham apy avllambayan i abbyam tu sahito vira Valdehya Laksmanena en i musste sich direkt Bharata's Drohung schliessen, ihn durch das pratyupawegam zu zwingen. Der Eindruck dieser Drohung wird durch die jetzt dazwischen stehenden Reden, von denen die Vasishtha's in 110 in diesem Zusammenhange geradezu albern ist, sehr geschwächt, da der plötzliche Entschluss Bharata's gänzlich unmotivirt erscheint. Also auch hier haben wir einen Einschub in einem Einschub.

ander unabhängig. Und ferner, wenn Valmiki die Buddhisten unter dem Bilde der Rakshasa darstellen wollte, so ist es ihm vorzüglich gelungen, seine Absieht nnerkennbar zu machen. Denn wenn auch die Rakshasa als Dämonen hrahmanische Opfer störten (was übrigens nirgends von Buddhisten berichtet wird), so gelten sie doch als vedakundig und bringen selbst Opfer dar; und Ravana hat ja durch seine Askese von Brahman sieh seine Unverletzlichkeit ertrotzt. Indische Dichter spielen nicht so Verstecken mit ihren Absiehten, und wenn sie allegurisch dichten, so sorgen sie dafür, dass man sie verstehe. Man denke sieh: Vähniki, der grösste Dichter der vorklassischen Zeit, dichtete eine Allegorie, die Niemand verstanden hat, bis ein Europäer des 19. Jahrhanderfs hinter das wohl verborgene Geheimniss gekommen ist!

Mir ist aber auch weiter zweifelhaft, dass das Lanka Valmtki's Ceylon bedeute. Nach der wiederholt ausgesprochenen Vorstellung des Dichters ist Lanka die von Vievakarman am anderen Ufer des Meeres auf dem Trikuta erbaute Stadt, 100 Meilen vom Festlande Indiens, speciell vom Fusse des Vindhya (cf. 1V 53, 3) bez, vom Berge Mahendra entfernt. Das alles passt recht wenig auf Ceylou; soll diese Insel aber doch darunter verstanden werden, so kann nur eine dunkle Mähr von dem wirklichen Ceylon zu Vâlmîki gedrungen sein. Denn die Bezeichnung Lankâ's als Insel, detpa, scheint dem alten Ramayana fremd zu sein; sie findet sich nur in IV 58, 20 (= B 58, 24), ausserdem IV 111, 54 in einer Stelle, die in B fehlt; hier konnte deiva aber als Continent wie in Jambitdvipa gemeint sein. In der Beschreibung der vier Weltgegenden, die wir oben p. 37 ff. als späteren Zusatz nachgewiesen haben, gilt das Land des Râvana als eine Iusel, IV 41, 23 ff., wozu man den Commentar vergleiche; endlich noch in dem ebenfalls späteren 7. Buehe, 45, 10. Offenbar lag für Valmiki Lanka im Fabelland, von dem er keinerlei siehere Kunde besass, Vorstellungen sind von den brahmanischen Indern festgehalten worden. Die Astronomen verlegten Lanka auf den Äquator, wo er von dem ersten Meridian (dem von Ujjayinf) getroffen wird. Kein Astronom in Ceylon hätte danach seine Heimat mit Lanka identificiren können, da die erste Beobachtung ihn belehren musste, dass er viele Grade nördlich vom Äquator und östlich vom Meridiam von Lanka wohnte. In der That gilt auch in der klassischen Periode Lanka abs von Sinhaladyfpa verschieden. Varahmnihira nennt bei der Aufzählung der Länder im Süden (Brihat Sambita 14) Lanka in Vers 11 mid davon getrenut in Vers 15 die Simhalah. Bhavabhüti lässt im Mahavfracarita 7. Act 13/14 den Rama bei seiner Heimreise auf dem Pushpaka die Einsiedelei Agastya's, d. h. den Berg Rohana auf Ceylon, erst erblicken, nachdem er schon den Ocean hinter sich hat. Ähnlich Murari im Anargharaghava 7. Act v. 78, der ausdrücklich Simhaladvfpa neunt, ebeuso Rajaçekhara im Balaramayana 10. Act 58 ff., allerdings ohne Simhaladvfpa selbst zu nennen. Und in demselben Drama, Balar. 759/20 schleppen die Affen zum Brückenban die Gipfel aller Berge herbei, auch von Rohanacala, was widersinnig wäre, wenn Rajaçekhara Lanka mit Ceylon identificirt hätte 1).

Mit diesem brahmanischen Gebranche steht in gutem Einklang die älleste Benennung Ceylons; sie ist nämlich nicht Lanka, sondern Tamraparut. Unter diesem Namen Ταπροβάνη wurde die Insel den Zeitgenossen Alexanders bekannt; auch Açoka neunt sie Tamhapanmi <sup>r</sup>). Der Name war vielleicht von einer wichtigen Hafenstadt auf die ganze Insel übertragen worden. Später, zu Ptolemäus' Zeit, ist der Name Simlmla oder Sthala geläufig gewesen, da er die Insel Σαλική, die Bewohner Σάλαι neunt.

Dagegen neunen die ceylonesischen Buddhisten ihre lusel Lanka 3), und zwar taucht dieser Name zuerst im Dipavamsa

Sollte der Berg Rohana vielleicht mit dem Mahendra identisch sein? Denn Mahendra ist von Agastyn ins Meer gesetzt, Rämäyana IV 41, 19. Im Dipavamsa wird Rohana erwähnt und von Oldenberg im Index als Provinz bezeichnet.

<sup>2)</sup> tambapanni, Girnar II 2, tambapanni Khâtsl II 4, Kapurdi giri II 4, tambapanniya Kh. XIII 6 K. d. G. XIII 9. So biess anch die Stelle bez. Stadt, wo Vijaya zuerst in Ceylon gelandet und daun residirt haben soll (Dipay. 9, 30 ff.); ferner ein bekannter Fluss des gegenüberliegenden Continents, der auch im Râmâyana VI 41, 17 genanni wird.

Juschriftlich ist dieser Name erst vom 10. Jind. abwärts belegt.
 Siehe Ed. Müller, Ancient Inscriptions in Ceylon Nr. 116, 117 etc.

(verfasst zwischen 302 und 477 n. Chr.) auf 1). 'Da die Namen Sibala und Tambapanni, wie unten in den Noten angegeben, mit Vilaya, dem sagenhaften ersten Herrscher Ceylons, in Verbindung gebracht werden, so dürften sie die gebränchlichsten und ältesten gewesen sein, wehingegen Lanka keine volkstümliche, sondern nur eine gelehrte, bei den Buddhisten beliehte Benennung gewesen zu sein scheint. Die Vermutung liegt nahe, dass dieser Name den Râmâyana erst entnommen worden ist, als dasselbe anch in Südindien bekannt und sein Inhalt überall populär geworden war 2). Wie unbestimmt auch die Vorstellungen im Ramayana über den Süden Indiens sein mögen, so haben sieh doch die Bewohner des Decean nicht entgehen lassen, alle von Rama berübrte Pankte irgendwie zu identificiren, um so in den Besitz heifiger Tîrtha zu kommen. So soll in der Marathi Bearbeitung des Ramayana der Zug Rama's sich "noch" deutlich erkennen lassen. Es ist daher nicht zu verwundern, dass die Bewohner Ceylons auch in einem durch Rama bertihmt gewordenen Lande zu wohnen beauspruchten. Dass sie auf Lanka raten mussten, braucht nicht weiter ausgeführt zu werden, wenn man bedenkt, wie diese Hypothese his jetzt bei unsern Gelehrten als unbestrittener Glaubenssatz bingenommen worden ist. Ich glaube, die "Adam's bridge", die mit Rama's setu identificiet wird, hat Alle aberzengt.

Will man aber trotz meiner Darlegung Lanka als den eigentlichen und ältesten Namen Ceylons auschen, so muss man annehmen, dass Vålmiki zu einer Zeit gelebt habe, in der die hi-

Dip. 9, 1 wird der Name Sihela, in 9, 20 Ojadtpa, Varadipa, Mandastipa, Tambapanni als Synonyma von Lankädtpa angegeben. Der Name Sihala wird mit der Colonisirung der Insel durch Vijaya in Verbindung gebracht, insefern dieser ein Sohn Sihu's ist.

<sup>2)</sup> Auch nach Hinterhullen drang das Râmâyana, wenn vielleicht auch nur in neueren Bearbeitungen. So habe ich Abbildungen von Zeichnungen, die Râma's Kümpfe darstellen, aus Tempeln in Bangkok geseiten. Man sieht, dass der Buddhismus kein Hindernis für die Verbreitung des Râmâyan van. — Wie längst bekannt, gieht es ein Râmâyan in Kawi. Es ist aber keine Übersetzung, sondern ein richtiges Kumstgedicht, von dem Kern eine Probe mitgeteilt hat in den Bijdragen tot de Tual-, Land-en Volkenkunde van Neerhandsch-Indie 1883.

storischen und den brahmanischen Indern allein bekannten Namen Tämraparuf und Simhaladvipa, noch nicht aufgekommen waren.

Zum Schlasse noch eine Bemerkung über das Wort Lanka. Es hat keine Etymologie im Sansksit. Nun werden in Brown's Telugu Dietionary fitr "Insel" nur dieu und lanka angeben. Ersteres ist offenbar aus deipa, präkrit dieo entstanden. Wenn es feststände, dass lanka ein echtes Telugu-Wort wäre, so hätten wir eine äusserst interessante Erklärung für den Namen Lanka. Aber bei dem geringen Alter der Telugu-Litteratur ist Vorsicht geboten. Denn es könnte sehr wohl, seitdem Lanka als Insel gedacht wurde, das nomen proprium zum nomen appellativum geworden sein, da die Sprache von alters ohne allgemeines Wort für "Insel" gewesen sein könnte, weil die Küste Telinga's sehr arm an Inseln ist und in den Flüssen höchstens "Inselchen" sind.

Man könnte aus der freieren Behandlung des Cloka in den canonischen Schriften der Buddhisten schliessen, dass sie älter seien als das Ramayana, in dem ja strenge Gesetze den Vershau regeln. Dagegen ist mehreres zu beachten. Erstens werden auch in späteren Sanskrit-Gedichten, die nicht auf Formvollendung Anspruch machten, z. B. Hemacandra's Paricishtaparvan, und namentlich in wissenschnftlichen Werken die strengeren Gesetze des Cloka oft nicht beachtet. Zweitens war der litterarische Gebrauch des Pali noch neu, und hatten die Dichter offenbar mit der geringeren Geschmeidigkeit der Sprache zu kämpfen, so dass sie sich ohne grosse Bedenken über die strengeren metrischen Gesetze wegsetzen mochten. Drittens sind die Pali Werke sehr schlecht überliefert, und lassen sich viele metrische Fehler in unseren Ausgaben leicht durch Verbesserungen beseitigen. Die veröffentlichten Texte lassen aber dennoch erkennen, dass die Gesetze der Vipula-Verse in den meisten Fällen beobachtet wurden.

Wichtiger aber als die Behandlung des Cloka ist, dass in der buddhistischen Litteratur schon frübe die Ârya gehraucht wird, während dieses später so beliebte Versmass in den Epen noch nicht vorkommt.

## § 4. Griochischer Einfluss.

Wir müssen nun untersuchen, ab im echten Bestandteile des Ramäynna sieh griechischer Einfinss wahrnehmen lasse. Zunächst sei hervorgehoben, dass die Yavana, Pahlava, Çaka, Tushära etc. im 54. Gesange des ersten Buches genannt werden. Aber es ist schon oben p. 50 ff. gezeigt worden, dass das erste Buch, die enfances, erst später zu dem Werke Vähniki's hinzugedichtet werden ist, und dass überdies die Viçvāmitra-Episode, zu welcher der 54. Gesang gehört, eine spätere Zuthat zu dem ersten Buche ist. Aus der Erwähnung der Yavana in der Viçvāmitra-Episode können wir also keinen Schluss auf das Alter des ersten Buches, noch weniger auf dus des Rāmāyana selbst machen.

Zum zweiten Malo werden die genaunten Völker erwähnt im 4. Buche bei der Beschreibung der vier Weltgegenden. (Siehe Weber, 4. d. R. p. 24, Ann. 2.) Aber auch von diesem Stücke haben wir oben p. 37 ff. den Nachweis erbracht, dass es dem ursprünglighen Gedichte fremd war. Wir können also aus den beiden Erwähnungen der Yavana, die sieh in allen Recensionen finden, nur folgern, dass das corpus des Râmûyana nuch nicht endguitig abgeschlossen war, als die Griechen den Indern bekannt geworden waren. Auf die Erwähnung grieehischer Zodiaealhilder und des Horoscop's, die sich nur in der Recension C findet, lässt sieh gar kein ehronologischer Schluss bauen, wie sehon Weher l. c. p. 27 bemerkt. Er sagt daselbst: nes liegt somit in der That die Aunahme nicht fern, dass die Einfügung jener Angaben beim Horoscop der Nativität das sekundare Werk eifriger Astrologen war, die bei einem so wichtigen Ereigniss genaue Information zu erhalten und zu gehen wünschten."

Dagegen würde es von einsehneidender Bedeutung für die Frage nach der Entstehungszeit des Kämäyana sein, wem Weber mit seiner Ansicht Recht behielte, dass dem Zuge gegen Lanka geinfach der Raub der Helena und der Kampf um Troja als Vorbild gedieut" habe l. e. p. 12. Hiergegen ist zu bemerken, dass zwischen dem gewaltsamen Raub der Sita und der auf Einwilligung berühenden Entführung der Helena, sowie zwischen dem

Kampf vor Lanka und dem um Troja nur eine Ähnlichkeit des Motivs besteht, dass aber diese nur ganz ausserliche Ähnlichkeit sofort aufhört, wenn man auf die Einzelheiten der Erzählung ein-Die Entlehnung des ersten Motivs, sei es von Seiten der Inder oder der Griechen, scheint mir eine völlig unnötige Annahme zu sein, weil der Weiberrauh in frühen Zeiten und auch jetzt noch bei weniger eivilisirten Völkern eine vielverhreitete Gewohnheit und anerkannte Eheform bildet, und weil sich darans wold oft blutige Felden entwickelt haben. Man vergleiche z. B. den Raub der Sabinerinnen und die Erzählungen im ersten Buche Herodot's, wo ja Völkerfeindschaften und Kriege durch Frauenraub motivirt werden. Da also Frauenraub bei einer gewissen Stufe der Cultur fast überall vorkommt, und da er chenso überall Veraulassung zu Fehden und Kriegen gegeben hat, so sieht man nicht ein, weshalb die indische Sage ihn nicht selbständig als Motiv benntzt haben sollte; will man aber trotzdem Entlehung dieses Motivs seitens der Inder annehmen, so kömte man dies nur dadurch begründen, dass man die Übereinstimmung begleitender einzelner Umstände darthäte, die nicht als eine naturgemässe Folge des Frauenraubs als solchen, sondern unr ausserlich und gewissermassen zufällig mit ihm in der als älter beanspruchten Sage verkunnft sind. Aber nach dergleichen Kennzeichen der Entlehnung sucht man vergebens; im Gegenteil, alles ist in der indischen Erzählung anders geartet als in der griechischen 1).

Ebensowenig scheint mir Rama's Bogenspannung mit der des Odyssens in innerem Zusammenhang zu stehen. Rama muss den Bogen spannen, um Jamka's Tochter zu gewinnen: es ist das eine vor der Ehe abzulegende Kraftprobe, die wahrscheinlich bei manchen Kriegerstämmen obligat war; vergleiche Sigfrid's Steinwurf. Bei den Indern war mm der Bogen die Hauptwaffe, darum spielt er auch die Hauptvolle bei der Kraftprobe, welche

<sup>1)</sup> Als eine mythologische Parailele mag sie gelten. So sagt schon Cox (the mythology of Arian nations II 192), der in Rann einen Sonnengott sehen will: but the story of his wife Sita who is stolen away and recovered by Rama after the slaughter of Rayana runs parallel with that of Sarama and Paul, of Paris and Helena.

die Bedingung für die Gewinnung nicht nur der Sitä, sondern auch der Draupudt war. Ist die Kraftprobe eine ethnische Sitte, keine speciell griechische, so müssen wir auch hier, wenn die Entleinung glaublich gemacht werden soll, ein Kennzeichen der Entleinung fordern. Ein solches fehlt. Dem bei der Bogenspamung des Odyssens ist das Motiv ganz anders gewendet: durch sie gewinnt nicht Odyssens die Penelope, die ja sehm sein Weib ist, sondern die Forderung, den Bogen zu spammen und durch die 12 Beil-Ösen zu schiessen, soll doch nur eine List sein, die Freier hintau zu halten.

Nun beruft sich Weber auf das Janaka Jataka, in dem die Rettung eines Schiffbrüchigen durch eine Meergöttin und das Spannen eines Bogens zur Gewinnung der Königin verkommt. "Es erscheint somit hier die Rettung des Odysseus durch Leukothen vereint mit dem Spannen des Bogons, den die übrigen Freier nicht spannen konnten; und wird man nun bierdurch, resp. chen durch diese Voreinigung beider Umstände, einerseits jedenfalls unwillkürlich an Homer erinnert, so wird man andrerseits durch den zweiten derselben direkt auf jenen im Ramayana geschilderten Vorgang am Hofe des Mithila-Kimigs Janaka hingeführt; und zwar dies letztere in ganz zweifelloser Weise, denn es handelt sich je ehon auch in diesem Jātaka um einen jungen Mithild-Prinzen, gleiches Namens mit dem Vater der Sità (Janaka), der da auszog, um sein väterliches Reich wieder zu gewinnen und dabei die obigen Fata besteht. Sind nun diese letzteren, was bei ihrer Vereinigung in der That wohl sehwer alzuweisen sein möchte. wirklich auf Homer zurückgehend, so würde hienach auch für die Seene des Ramayana die gleiche Herkunft indicirt sein". Weber I. c. p. 17. Zugegeben, dass wegen der "Vereinigung beider Umstände" die Erzählung des Jütaka wahrscheinlich der Odysseus-Sage nachgebildet sei, so folgt daraus noch gar nichts für das Rāmāyaņa, dem die im Jātaka mitgeteilten Abentener des Janaka völlig fremd sind. Wenn das Jataka älter als das Ramâyaya wâre, so könnte man annehmen, dass aus ersterem die Bogenspanning in das Epos hintiber genommen ware, wobei allerdings die handeladen Personen und alle übrigen Umstände gründlich

verändert wären. Aber wir haben oben gesehen, dass das Dasaratha Jûtaka entschieden sekundar gegenüber dem Râmâyana ist, und es bedürste gewichtiger Grande, um das umgekehrte Verhaltnis fitr das Janaka Jataka glaublich zu machen. Nehmen wir aber an, dass die Erzählung von Rama's Bogenspannung schon bestand, als die Odyssens-Sage in Indien bekannt wurde, so verstehen wir, weshalb sie mit Janaka in Verbindung gesetzt wurde; dem der Umstand, dass Janaka einen schwer zu spannenden Bogen besass, reichte wohl für die volkstümliche Märchendichtung bin, ihn zum Helden einer Erzählung zu machen, in der das Spannen eines solchen Bogens ein wichtiges Moment war. Besser würden Râma oder Arjuna für diese Rolle gepasst haben, da sie wirklich einen derartigen Bogen spannten; aber die Geschiehte dieser Helden stand offenbar schon so fest durch die beiden Epen, dass man ihnen keine nene, den alten Erzählungen widersprechende Abenteuer mehr andichten kounte.

Ich will nicht die Möglichkeit, bezw. die Wahrscheinlichkeit bestreiten, dass die Geschichte von Vijaya im Mahavanuso VII und das Janaka Janaka zum Teil griechischen Ursprungs sind (Weber l. e. p. 13 Note 1 und p. 17). Aber ihre Entlehnung ist sieher viel jüngeren Datums als die Rama-Sage. In diesen beiden buddhistischen Erzählnugen spielt die Seeschifffahrt keine mwichtige Rolle; sie war offenbar damals eine allbekannte Thatsache. Dem Diehter des Ramayana, oder denjenigen, bei denen die Rama-Sage sieh bildete, scheint sie entweder gänzlich unbekannt<sup>1</sup>) oder doch etwas so wenig bekanntes gewesen zu sein, dass nicht einmal der Gedanke anstanchte, den Rama nach Lanka mit Schiffen übersetzen zu lassen. Bei genanerer Bekanntschaft mit der Seefahrt würde wohl nicht die abentenerliche Vorstellung von dem titauischen Brückenban sich festgesetzt haben. Der

<sup>1)</sup> Von Schiffen ist zwar mehrfach im Rāmāyana die Rede, aber es scheinen meist darmnier Flussführen verstanden zu zein; so bei der Überfahrt Rāma's über den Ganges und in dem stehenden Vergleich eines Untergehenden mit "bhārākrūnte 'va nanr jale'. Vielleicht bestand achon Flussschifffahrt; aber von ihr zur Seeschifffahrt ist noch ein grosser Schritt.

Sprung Hammat's über den Ocean, die Art wie Rama den Sagara zwingen will, ihm zu helfen, würden sieher nicht erdacht worden sein in einem Volke, in dessen Mährehen und Sagen die Seefahrt eine ganz gewöhnliche Vorstellung war: alles dies weist auf ein continentales, weit vom Ocean wohnendes Volk als dasjenige, in dem sich die Rama-Sage entwickelte. Hätte nun, um auf Weber's Hypothese zartiekzukommen, Valmiki die Auregung zu seiner Komposition des Râmâvana durch eine, wenn auch noch so oberflüchliche Kenntnis des homerischen Sagenkreises erhalten, so witede Schifffahrt, die wir uns gar nicht aus der Odyssee, und nicht wohl aus der Hias wegdenken können, im Ramayana doch irgend eine Rolle spielen, und der Diehter würde nicht auf die oben genannten, phantastischen Aushülfsmittel verfallen sein. Soll aber die Kenntnis V\u00e4hmiki's von dem homerischen Sagenkreis nur so weit gegangen sein, dass er ihm einige Motive entfehnte, so ist diese Annahme durchaus unwahrscheinlich und ersebeint überfittssig, wenn man bedenkt, welch überreiche Fülle an Motiven die einheimische Erzithlungslitteratur Indiens von jeher enthielt. Statt ans ihr zu schöpfen, sallte der grösste epische Dichter Indiens eine fremde Auleihe gemacht haben!

Hier sei auch noch die Sage von Çambüka besprochen, in der man eine alle Beziehung auf ehristliche Missionen hat finden wollen?). Diese Sage wird in VII 73—76 erzählt. Während der glücklichen Regierung Räma's starb einem Brahmanen sein Sohn in frühen Jahren. Er gab Rämn die Schuld an dem vorzeitigen Tode des Knaben. Räma beruft deshalb eine Versammlung, in der Närada die Zanahme des adharma im 2. und 3. Zeitalter auseinandersetzt. Im 4. Zeitalter würden auch die Çâdra Busse thun. Das thue jetzt sieher ein solcher, darum sei der Knabe gestorben. Räma zieht auf dem Pushpaka-Wagen aus, um den Übelthäter zu finden. Im Süden, am Çaivala-Berge, erblickt er einem Büsser.- Der erklärt auf Befragen, dass er ein

K. M. Banerjen im Vorworte zu seinen Ausgabe, des N\u00e4rada Pancar\u00e4tra; Welter, Slizungsber, der Akad. \u00e4. Wiss. zu Ber\u00e4in XXXVII p. 962.

Cadra namens Çambaka sei. Er übe Askese, um in den Himmel zu gelangen. Da schlägt ihm Rama mit seinem Schwerte das Hanpt ab. Das ist der luhalt der Sage. Prüft man ihn ohne Voreingenommenheit, so wird man nichts darin finden, was mit Notwendigkeit auf fremden Einfluss schliessen liesse. Den Cadra ist von Hans aus das höhere religiöse Leben versagt, namentlich war ihnen die höchste Stufe, der 4. Agrama verwehrt, den die Brahmanen sieh mit der Zeit als ein besonderes Privileg zu vindieiren suchten 1). Durchbrochen wurde dieser Zwang durch den Buddhisund Jainismus, die von dem Stande der bhikshu auch die Cadra nicht ausschlossen. Solches Argernis durfte in Rama's heiligem Reiche nicht stattfinden; die strenge Ahndung desselben sollte eine ernste Warnung sein für eine Zeit, die an der geheiligten Ordning nicht mehr festhielt. Darum würde Ich zu der Annahme neigen, dass die Legende von Cambûka in einem Lande und zu einer Zeit entstamlen ist, wo gemischte Mönchsorden, wahrscheinlich die der Buddhisten und Jaina, sieh bildeten. So erklärt sich Alles in befriedigender Weise und ich vermag keinen Grund einzusehen, weshalb Bekanntschaft mit ehristlichen Missionen augenommen werden mitsste, wo doch alles von rein indischen Vorstellungen beherrscht ist. Oder hat etwa der Berg Çaivala im Stiden die Vernntung auf die Christen gelenkt? Das wäre doch ein änsserst schwacher und gänzlich ungentigender Anhaltsmukt. Wenn diese Ortsbestimmung überhaupt von Bedeutung wäre, so lage es jedenfalls viel näher, an die Digambara zu denken, die ja im Såden Indiens in fråhen Zeiten sehr verhreitet waren.

Übrigens sei noch bemerkt, dass Banerjea die freieren religiösen Einrichtungen der Vaishnava, welche die Çûdra nicht nur in die Gemeinde aufnahmen, sondern sie anch eventuell als geistliche Lehrer anerkannten, auf den Einfluss ihrer christlicheu Nachbaren an den Küsten von Malabar und Coromandel zurückführen will. Diese Ausicht wird jetzt wohl niemand mehr ernstlich teilen, da wir wissen, welche grosse Rolle in der Entwicklung der dravidischen Kultur der in den ersten Jahrhunderten nuserer Zeitrechnung im Decean herrschende Jainismus ausgeübt hat.

<sup>1)</sup> Sacred books of the East, vol. XXII p. XXXI.

## § 5. Das Alter des Ramayana.

Die voransgehenden Untersuchungen haben uns den Weggebalmt zur Erörterung der Frage nach dem Alter des Râmāyana. Wir haben den Nachweis erbracht, dass das Râmûvana ülter als die Hauptmasse des Mahabharata und ebenfalls älter als das buddhistische Dasaratha Jataka ist, wollarch seine Abfassung sehan in die ersten Jahrhunderte vor unserer Zeitrechnung gerückt wird. Dagegen baben wir als unbegründet die Annahme zurückgewiesen, dass der Sage oder Mythe von Rüma's Zug nach Lanka eine Beziehung auf die Buddhisten Ceylons zu Grunde liege, und dass für den zweiten Teil seines Epos Välmiki von Homer entiebate Motivo beautzt habe '); wir haben endlich gezeigt, dass sowohl Buddha als auch die Griechen und andere erst spät in Indien bekannt gewordene Völker nur in nachweislich sekundaren Teilen des Ramayana genannt werden. Wenn wir daher einerseits die Abfassungszeit dieser sekundären Stücke in ziemlich späte Zeit, sagen wir in oder nach dem zweiten Jahrhundert var unserer Zeitrechnung ansetzen milssen, so liegt anderseits die Aunahme nahe, dass der alte echte Teil, das urspringliche Gedicht Valmiki's erheblich alter sei. Eine gemmere Bestimmung der Zeitgrenze ergieht sich am siehersten meines Ernehtens

<sup>1)</sup> Dieselben Ansiehten hat sehon Sir Monier Monier-Williams ausgesprochen, Indian Wisdom ed. 2, p. 319, Note 1. Nachdem er gegen die Ansetzung des Räunkrana um den Beginn unserer Zeitrechnung sich verwahrt hat, führt er fort: Nor ean I concur in the opinion that the Räunkyana is later thun, and to a certain extent a copy of the Buddhist story of Räma, called Daçaratha-jātaka, in which Räuna is represented as the brother of Sith, and in which there are certain verses almost identical with verses in the present text of the Räunkyana. Nor do I think that the great Indian Epic has been developed out of germs furnished by this or any other Buddhistic legends. Still less can I give in any adhesion to the theory that the Hindu Epics took ideas from the Homeric poems; or to the suggestion of Mr. Tailoys Wheeler, that the story of the Räunkyana was invented to give expression to the health feeling and contention between the Brilingans and Buddhists of Ceylon, alleged to be represented by the Räkshesas.

ans einer Prüfung der im Ramayana sich wiederspiegehaden politischen Verhältnisse des östlichen Indiens.

Es fällt ins Gewicht, dass wie in den Legenden von Buddha und Mahavira, so auch im Ramayana Pataliputra nicht erwähnt wird, obschon die Erzählung in 1 35 Rama an der Stelle vorheiführt, wo sich später diese Hauptstudt Indiens erhob. Die Gritudung anderer Städte des östlichen Hinduslan's, die von Kaucambi, Kânyakubja, Girivraja, Dhurmâranya und Kâmpllya wird in 132 und 33 erzählt, offenbar um, wie oben p. 68 ausgeführt, diejenigen Gegenden zu verherrlichen, in denen das Ramayana bei seiner ersten Verbreitung über sein Ursprangsland, Kosala, hinaus Aufnahme und Pflege fand. Wir dürften also eine Hindeutung auf Pațalipatra mit Bestimmtheit erwarten, wenn es schon wie zu Megasthenes' Zeit die Hamptstadt Indiens gewesen wäre, als die dem Vievâmitra in den Mund gelegten Sagen dem Râmâyana cinverleibt wurden. Das fand also aus dem angeführten Grunde vor der Zeit der Nanda und Maurya statt. Zu gleichem Schlusse bereehtigt uns auch der Umstand, dass der König der Anga mit Dacaratha in engere Verbindung gebracht wird I 9-11. Nun war das Reich der Anga das erste, das eine Bente des wachsenden Magailha wurde 1). Bis zum Sturze der Maurya gab es keine selbständigen Könige von Anga; während dieser Zeit wäre die zur Verherrlichung der alten Dynastie von Auga mitgeteilte Sage von der Verbindung ihres Königshauses mit dem der Ikshvåkniden von Ayodhya ganz zweeklos gewesen.

Die Gründung des grossen Reiches, zu dem die mit Buddha gleichzeitigen Könige von Magadha den Grundstein legten, und das unter Açoka seine grösste, halb Indien umfassende Ausdehnung

<sup>1)</sup> Die Überlieferung der Purāņa, der Buddhisten und Jaina lassen uns diese Vorgänge mit einiger Deutlichkeit erkennen. Ajātaçatru (Kūnika) verlegte unch den Jaina seine Residenz von Rājagriha nach Campā im Lande der Anga. Von ihm wurde die Annexion von Videha vorbereitet, wenn nicht vollzogen. Damit war auch das Schicksal der Gebiete von Kāçi und Kosala besiegelt, die unter vielen kleinen Teilfürsten standen. Ajātaçatru's Solm (oder Enkel) Udāyin Kālāçoka wird die Gründung von Pāţalipnīra zugeschrieban. Vgl. meinen Aufsatz "über Kālāçoka - Udāyin in Zeitschr. d. Deutschen Morgenl. Ges. 35 p. 667 ff.

erreichte, ist die bedeutemiste Thatsache in der politischen Geschichte Indiens in vorchristlicher Zeit. Anch die imlische Tradition crkennt dies an; denn im Vishun Purana IV p. 148 wird von Nanda gesagt: wie ein zweiter Paragurama wird er alle Kshatriya vernichten, nachher werden Cadra herrscheue. Damit trat an Stelle der patriarchalischen Regierungsform die Despotie. Mit andern Mitteln als frither musste das gewaltsam geeinigte Reich zusammengehalten und geleukt werden. Die Politik wurde eine sehwere Kunst. Nicht mit Unrecht betrachtete man daher Cânakya, den ersten Reichskanzler der Maurya, zugleich als Hauptantorität für das Nitigastra. Da unn der Schwerpunkt jenes neuen Reiches dort lag, wo das Ramayana zuerst verbreitet wurde, so würden in ihm so wiehtige, alle früheren Verhältnisse umstossende historische Vorgänge nicht ohne dentlich erkennbaren Reflex geblieben sein, wenn es nämlich nach ihrem Eintreten gediehtet worden wäre. Aber davon finden sich keinerlei Spuren. Der Dichter lebte offenbar in tiefem Frieden. Eine Staatenpolitik, wie sie unter Eroberern aufkommt, ist ihm durchaus unbekannt. Für ihn sind die Triebfedern der Geschichte: Palastintriguen und Throustreitigkeiten. Rama wird durch eine Palastintrigne in die Verhammung getrieben; ilie Brüder Välin und Sugriva verdrängen sieh nacheinander vom Throne, den schliesslich letzterer mit Rama's Hülfe dauernd erringt; und der Abfall Vibhishana's von seinem Bruder Ravana entrollt ein drittes Bild von Familienzwist in Herrscherhäusern. Die Leidenschaften, die der Krieg in der mensehlichen Brust entflammt, scheint der Dichter nicht mitgefühlt zu haben. Dem obsehon er viele Kämpfe sehildert, so sind sie dach der mensehlichen Sphäre gänzlich entrückt. Diese grotesken Dämouen- und Titauen-Kämpfe sind reine Erzengnisse einer gewaltigen Phantasic, bei denen reale Anschannug und etwas wie eigene Erfahrung nicht mitgewirkt zu haben seheinen. Ich bin geneigt zu glauben, ilass diese Schilderungen iles Ramayana einen verhäugnisvollen Einfluss auf die Darstellung von Käupfen in der späteren epischen Dichtung bis auf die Jetztzeit 1) ausgeübt haben. Denn zum

Siebe die von Grierson im Indian Antiquary XIV 209 ff. herausgegebene und übersetzte Ballade von Alha.

Teil wenigstens mag die Nachalmung der Kampf-Partien des Râmâyana die Ursache davon sein, dass in der übrigen, nach unserer Erörterung in § 2 späteren, epischen Dichtung auch menschliche Helden mit phantastischen Waffen noch phantastischere Heldenthaten volllaringen. Soweit politische Verhältnisse berührt werden, liegt der Schilderung durchans die Auschauung der patriarchalischen Herrschaft von Stammesfürsten zu Grunde; nirgends verrät sich die Bekanntschaft mit grösseren und complicirteren Verhältnissen. Zwar gilt der König von Kosala als ein mächtiger, doch mehr ehrwärdiger Fürst, der aber mit den übrigen Fürsten durchaus auf dem Fusse der Gleichheit verkehrt. Die Grenzen seiner Herrschaft erreicht Rama nuch dem jetzigen Text in zwei, nach der ursprünglichen Darstellung wahrscheinlich in cinem Tage 1). Ausser Avodhya hören wir von keiner andern Stadt des Reiches; denn selbst das nahe Cringaveraumra 3) ist die Stadt des befreundeten Nishâda-Hänptlings Unha. Von dem, was jenseits der Reichsgrenzen liegt, namentlich von Südindien, hatte Vålmiki nur sehr ungenane und ganz nuklare Vorstellungen. Hätte er in einem grossen und mächtigen Reiche, unter den Nanda oder Maurya, gelebt, so ware das wohl anders geworden. Dem der in einem weiten Reiche sich von selbst einstellende grössere Verkehr vermittelt genauere Kunde von den fernern Landesteilen, anch von dem, was jenseits der eigentlichen Landesgrenze liegt. Ganz, anders also wäré der geographische Hintergrund in Vâlmiki's Gemälde ansgefallen, wenn er Bürger eines mächtigen Reiches gewesen ware. Als Dichter der patriarchalischen Fürsten von Ayodhva malt er nur das heimische Kosala nach der Natur, den übrigen weiten Schauplatz seiner Erzählung fast rein nach der Phantasie.

Betrachten wir aus den eben geltend gemachten Gesichtspunkten die politischen Verhältnisse, wie sie im Mahâbhārata ge-

<sup>1)</sup> Siehe oben p. 47 Ann.

Nach Talboys Wheeler, History of India II p. 185, ist es after modern Sungroor, which is situated on the left or northern bank of the river Ganges". In Imperial Gazetteer findet sich kein Ort dieses Namens.

schildert werden, so ergiebt sich ein hedeutsamer Gegensatz. Für die Dichter des Mahabharata galt das Reich von Magadlia als ein dem Mittellande feindliches. Sein König Jarasandha hatte seine Herrschaft weit über die Grenzen von Magadha ausgedehnt. Sein Reich "umfasste ausser Magadha das Land von Cedi und einen Theil der Matsya im Westen, das Land der Karasha an der Saraya und Gebiete an der Gomati im Norden, das Land Anga und die Gebiete der Banga, der Pundra und Kirâta im Osten; er war mit dem Könige von Kâçi verhandet. Die Sage berichtet nun weiter, dass Jarasandha, mit dieser grossen Macht ausgerüstet, die Völker Madhyadeçu's angegriffen, aus ihren Sitzen vertrieben und eine grosse Bewegung unter ihnen erregt habe". (Lassen, ludische Alterthunskunde I p. 609; 2. Aufl. p. 755.) Hier haben wir also in der Sage das Spiegelbild des Reiches der Nanda, vielleicht der ersten Maurya; und in der Feindschaft gegen Jarasandha spegelt sich der Hass gegen einen Eroberer auf dem Throne von Magadha. Nicht als wenn sich hinter Jarasandha ein Nanda oder vielleicht Candragupta verberge; aber die epischen Dichter des Madhyadeça übertrugen die politischen Verhältnisse und Stimmungen ihrer eigenen Zeit oder der jungsten Vergangenheit auf die mythische Vorzeit. Ich glaube danneh sind wir wohl zu der Annahme berechtigt, dass die Sagen über Jarasandha, die im Mahabharata erzählt werden, um das vierte Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung feste Gestalt angenommen haben.

Kehren wir nach dieser Abschweifung zu unserer Untersuchung über das Alter des Râmâyana zurück.

Sehr beachtenswert ist, dass die Hauptstadt des Reiches im alten Teile des Râmâyana durchweg Ayodhyâ genannt wird, während an ihrer Stelle von den Buddhisten und Jaina, von den Griechen und von Patanjali, Sâketa genannt wird. Der Wechsel des Namens lässt vernnten, dass die alte Stadt verfiel, und in ihrer Nachbarschaft später eine nene emporblithte. Die Sage berichtet uns nun im Uttarakânda, dass die Stadt sich entleerte, als Râma mit der ihm ergebenen Bürgerschaft gen Himmel führ, und fügt als Prophezeiung hinzu, dass sie lange Zeit

öde liegen werde, bis Rishabha 1) sie dereinst wieder besiedeln werde (VII 111, 10). Ich möchte beinahe glauben, dass der Dichter 1) von II 114 Ayodhyâ in Ruinen gesehen hâtte, denn die Schilderung der in ihrer Trauer wie verödeten Stadt scheint einen mächtigen Eindruck wiederzuspiegeln, von dem der Dichter tief ergriffen war. Der Grund, weshalb das alte Ayodhyâ verödeie, kann eine Zerstörung durch Feinde gewesen sein; wahrscheinlicher aber trug die Schuld duran die Verlegung der Residenz. Die Sage im Uttarakanda lässt nämlich Rama's Solm Lava in Crâvastî seinen Herschersitz nehmen (VII 108, 5) 3). Dazu stimut, dass zur Zeit Buddha's der König der Kosala, Prasenajit (Pasenadi), in Crâvastî 4) herrselite. Das ursprüngliche Râmâyana wurde nun offenbar gedichtet, che sich diese Veräuderungen vollzogen hatten. Denn in ihm gilt noch Ayodhyâ als der prächtige Herrschersitz der Ikshvåkniden-Fürsten; sein neuer Name fehlt noch, und Cravasti wird noch nicht erwähnt. Dasselbe trifft auch für das Bâlakânda zu. Wäre zur Zeit von dessen Abfassung Crâvasti der Mittelnunkt eines mächtigen Fürsteutums gewesen, so wäre es bei dem zutage liegenden Bestreben dieses Teiles des Enos, alle bedeutenden Städte in die Erzählung hineinzuziehen, sicherlich nicht unerwähnt geblieben. Hiernach dürfen wir also annehmen, dass das Rāmāyana und der ältere Teil des Bālakānda (von der Viçvâmitra-Episode gilt das natürlich nicht) in frühen Zeiten, nicht nach dem 5. Jhd. n. Chr. abgefasst worden sind.

Einen Ahnlichen Grund, nach dem das Bâlakânda in vorbuddhistischer Zeit abgefasst sein muss, haben wir schon oben

Diesen Rishabha haben die Jaina wold zu ihrem ersten Propheten gemacht (Usabine Kosnile). Er war in Ikkhägahhümt geboren.

<sup>2)</sup> Nach meinem Dafürhahen nicht V\u00e4initki, da die ganze Partie von Dagaratha's Tod bis zum Zusammentreffen Bharata's mit R\u00e4una in seiner jetzigen Gestalt durchaus sekund\u00e4r erscheint.

Nach dem Raghuvanen XVI 25 imi Kuça später wieder seinen Sitz von Kuçavati nach Ayodiya verlegt.

<sup>4)</sup> Çrâvasii llegt ausserhalb des eigemlichen Kosala. Nach den Jaina ist es die Hauptstadt der Laudschaft Kuŋāla, siehe Weber, Verzeichnis der Sanskrit- und Prâkrit-Handschriften, 2. Bd. pp. 562. 854.

p. 68 Ann. 1 berührt. Wie dort ausgeführt, waren nach I 47 und 48 Mithila und Viçala Zwillingstädte, aber jede unter besonderem Herrscher: Mithila unter Jannka, und Viçala unter Sumati. Zur Zeit Buddha's waren beide Orte zusammengewachsen zu der Freistadt Vaiçalt, in der ein oligarchisches Regiment der Liechavi-Fürsten bestand.

Nach dem in I 5 erhaltenen proumium der Sänger (siehe oben p. 58) blahte der Sang des Râmâyana zur Zeit, als die Ikshvåkniden von Ayodhyå noch ein mächtiges Herrschergeschlecht waren. Zur Zeit Buddha's und Mahavfra's hatte sieh das sehr geändert. Zwar herrschte noch Prasenajit aus dem Hause der Ikshvåkuiden 1) in ('råvasti; aber im eigentlichen Kosala regierten nach den Jaina 2) die nenn conföderirten Licehavi-Fürsten, wie im Lande Kaçi die nenn Mallaki-Fürsten, die in Abhängigkeit von Vaiçuli standen. Anch die Puranen erzählen von dem Ende der Ikshvakuiden (Vishnu Purana IV 22), doch rechnen sie auch Çâkya, Çuddhodana und Râhula zu ihnen. An einzelnen Stellen mögen sie sich noch länger gehalten haben; die Bläte ihrer Macht, unter deren Eindruck der Dichter des Ramayana steht, war aber sieher längst dahin; die Zersplitterung ihrer Herrschaft an viele Fürsten erklärt die Leichtigkeit, mit der die Emporkömmlinge auf dem Throne vom Magadha ihr Reich vergrössern kommten. Es war eben in dem Lande Kosala eine Oligarchie an Stelle der alten Monarchie getreten. In einer eingesehohenen Stelle im Ramāyana, 11 8, 6-25, scheint auf solche Verhāltnisse Bezug genommen zu sein. Dort änssert nämlich Knikeyi, dass Bharata democh später zur Herrschaft gelangen würde, wenn sie auch znerst an Râma tiberginge; Manthara muss sie belehren, dass immer der alteste Sohn die Herrschaft erhalte und die jungeren Söhne von ihr ausgesehlossen seien. Diese Auseinandersetzung wäre albern, wenn wir nicht annähmen, dass sie zur Belehrung von Zuhörern eingeschoben wäre, die unter einer andern Regie-

So vermute ich; beweisen l\u00e4sst sich allerdings nicht, soviel ich weiss, dass dieser F\u00fcrst ein Ikshv\u00e4kuide war.

<sup>2)</sup> Kaipasûtra # 128 und Note.

rungsform als der gewöhnlichen Monarchie lebten 1). Während also Vähniki zur Blütezeit der Ikshväkuiden lebte, sind noch Znsätze zu seinem Werke entstanden, als jene Macht schon tief gesunken war. Da nun die Könige von Magadha auch mit diesem Rest bahl aufräumten, so erhalten wir als älteste Grenze für die Ahfassung der erwähnten Znsätze etwa das 5. Jhd. v. Chr., während das ursprüngliche Gedicht wahrscheinlich bedeutend älter ist.

Es lassen sich noch einige andere Anhaltspunkte anführen, die auf ein solches Alter des Rümäynna schliessen lassen. Schon Schlegel hat betont <sup>2</sup>), dass in maserem Gediehte die Witwenverbrennung nicht vorkunme. Mögen immerhin einzelne Andentungen sich dieser Behauptung entgegenstellen lassen <sup>3</sup>), Thatsache ist aber, dass keine der in der Erzählung nuftretenden Witwen sich verbrennen lässt, keine der drei Francu Daçaratha's, noch Välin's Fran Tärä, noch auch Rävana's Lieblingsgattin Mandodarf.

Sir Monier Monier-Williams (Indian Wisdom 2. cd. p. 315) stellt diese Thatsache als den ersten seiner Gründe für die frühe

<sup>1)</sup> Auf ühnliche Zustände weist I 42, 1: kaladharmam gate Rāma Sagare prakritjanāh | rājānam rocayāmāsur Amgumantam sudhārmikam | Das kann doch nur aus der Vorstellung herausgesagt sein, dass das Volk einen recitsgültigen Einfluss auf die Wahl des Thronfolgers gehabt habe. Man beachte auch den auffülligen Ausdruck rājākartārah in II 79, I in einer Stelle, die ich oben p. 105 Ann. 2 als wahrscheinlich sekundir bezeichnet habe.

<sup>2)</sup> Zeitschrift f. d. Kunde des Morgent. Bd. 3, p. 379: "In libro Rameldos secundo, Daçaratha exstincto, uxores regiae funus comitantur, sed cunctae marito superstites vivuut: quamquam mors voluntaria Causaliae, filium extorrem lugentis, occasionem temerrimos affectus movendi poetae praebitura fuisset. Nou potest non agnoscere lector paullo acuttor in hoc carmino prisci aevi indolem, nisi si cui natura talium rerum sensum negaverit". Kurz vorber sagt er von der Wilwenverbremung: "ante Alexandri Magni actatem nefariae pietatis officium tam altas radices egerat, ut extra Indiae fines, universo Eumenis exercim spectante, sponte sit observatum". Dater Schlegels Überzeugung, dus Rânāyaņa sei mindestens im 7. Jhd. vor Alexander d. Grossen in Indien verbreitet gewesen.

So II 66, 12; allerdings in einem jüngeren Zusatz.

Abfassung des Ramayana (nicht später als das 5. Jhd. v. Chr.) hin. Ich eitire seine Worte:

"The Ramayana records no case of Sati. In the Muhabharata, Madri, wife of Panda, is made to immolate herself with her linsband, and the four wives of Vasudeva and some of Krishna's wives do the same; but it is remarkable that none of the numerous widows of the slain heroes are represented as burning themselves in the same manner. This shows that the practice of Satt was beginning to be introduced in the North-west of India near the Panjab (where we know it prevailed about 300 years B. C.), but that it had not at the time of the earliest composition of the Ramayana reached the more eastern districts. But if one Epic records no Sati, and the other only rare cases - notwithstanding the numerous opportunities for referring to the practice afforded by the circumstances of the plot - it follows that we ought to place the laying down of the first lines of both compositions before the third century B. C., when we know from Megasthenes that it prevailed generally even as far east as Magadha."

Man könnte dem entgegenhalten, dass die Witwenverbreunung eine ethnische Institution ist und daher auch wohl in Indien von Alters her immer in einzelnen Füllen geübt worden sein wird. Aber es handelt sich hier um die religiöse Sanktionirung und allgemeine Durchführung eines alten Gehrauches. Dies ist in Indien nachweislich erst in historischer Zeit in immer rigoroserer Weise eingetreten. Darum bleibt obigem Argument selne Beweiskraft unbenommen.

Eine weitere Stütze für meine Ausetzung der Entstehung des Rämäyana vor dem 5. Jhd. vor Christus finde ich in einer astronomischen Notiz im dritten Buche. Dort heisst es 16, 12:

nivrittákácacayanáli pushyanítá 1) himárunáh [

çitavriddhatarayama triyamas yanti sampratam ||
"Die kalten und längsten Nächte, die von Pushya geführt werden."
Diesen Ansdruck kann man mir so verstehen, dass Pushya vom

B pushpahinà.

Anfange bis zum Ende der Nacht am Himmel steht. Das trifft für die Zeit der längsten Nächte bez. kürzesten Tage ein, wenn die Colur durch Pushya (den Krobs) geht, und das war der Fall um das 7. Jhd. vor unserer Zeitrechnung, wenn man den yoga-Stern Cancri zum Ausgaugspunkt ninnut. Allerdings kommt es auf ein paar Jahrhunderte plus minns dabei nicht an, da die Coluren ja nur nu einen Grad in 70 Jahren weiter rücken. Aber soviel ist ersichtlich, dass diese Notiz nur einige Jhd. vor Christus Geltung haben konnte, wie ja auch sehon im frühesten griechischen Zodiaens das Wintersolstitium im Krebs liegt. Hiergegen könnte man einen Einwand erheben. Wie nämlich bei nus an der Bezeichnung Wendekreis des Krebses bis auf den heutigen Tag festgehalten worden ist, obsehon der Name nicht mehr den Thatsachen entspricht, und wie in Indien der alte Aufang (Krittika) der Nakshatra-Reihe auch wenigstens ein Juhrtausend über die Zeit seiner Berechtigung in Gebrauch blieb, so könnte auch unsere Notiz über die Lage der Colur eine aus älterer Zeit berübergenommene sein. Diese Erklärung ist möglich, ich halte sie aber nicht für wahrscheinlich; dem mit pushyanita, das kein terminus technicus ist, soll nicht eine irgendwie astronomische Bestimmung, sondern offenbar ein sinnfälliges Merkmal gegeben werden. entstammt also voraussichtlich der Beobachtung und hat insofern grösseren ehronologischen Wert als ein astronomischer terminns.

Vielleicht lässt sich noch eine andere Stelle astronomischen Inhalts chronologisch verwerten. In 11123 werden die Unglitekszeichen geschildert, die vor dem Kampfe Khara's mit Râma sich ereigneten. Unter anderen verfinsterte sich dabei die Sonne. Die die Finsternis begleitenden Umstände sind nun so naturgetren wiedergegeben, dass man annehmen muss, der Diehter habe eine totale Sonnenfinsternis erlebt. Es heisst da:

kabandhah parighūbhāso driçyate bhūskarāntike | 12 || jagrāba sūryam svarbhūnur aparvaņi mahūgrahah | pravāti mārutah çīghram nishprabho 'bhūd divākarah || 13 utpetuç ca vinā rātrim tārāh khadyotasaprabhāh | saņilinamīnavihagā nalinyah çushkapankajāh || 14 || etetkūet 'ti vāçyanto babhūvus tata sārikāh | 15

Das Aufspringen des Windes, das Sichtbarwerden von Sternen, das Schlafengehen einiger Vögel, die Aufregung anderer bei totalen Sonnenfinsternissen simt mehrfach wahrgenommen worden 1). Aber totale Sonnenfinsternisse ereignen sich an einem bestimmten Orte äusserst selten, namentlich solche von längerer Dauer, bei denen von den oben erwähnten begleitenden Erscheinungen allein die Rede sein kann. Eine derartige starke totale Finsternis wird für Dentschland erst 1999 eintreten. Nun ist das Land, in dem das Rämäyana gediehtet worden sein muss, nach unsern obigen Erörterungen etwa mit dem jetzigen Ondhe identisch, ein ziemlich beschränktes Gebiet. Die totalen Sonnenfinsternisse (ringförmige und partiale kommen natürlich nicht in Betracht), die im östlichen Indien in den ersten acht Jahrhunderten vor unserer Zeitrechnung eintraten, lassen sich mittelst des Canon's der Finsternisse von von Oppolzer 2) und Schramm's Tafeln zur Berechnung der näheren

Akāçam tad anākāçam cakrur bhīmāmbuvāhakāh [ 7 ] babhūva timiram ghoram uddhatam romaharshaṇam [ diço vā pradiço vā 'pi suvyaktam na cakāçira [ 8 ] kahatajārdrasavarņābhā samihyā kāham vinā babhau [

<sup>1)</sup> von Littrow, die Wunder des Himmels 5. Anfl. p. 234, gleht folgende Schilderung: "In dem Augenblicke aber, wo der letzte lichte Punkt der Sonne verschwindet, zeigt sich Firmament und Landschaft in einer höchst merkwürdigen Beleuchtung. . . . . Die eigentfimiliche schwärzliche Bitue des Himmels, der orangefarbene Suun am Horizonte, von den ansser dem Mondschatten liegenden Theilen der Atmosphäre rührend, das dilstere Zwiellcht, das auf der Gegend lagert, verfehlen nie einen ergreifenden Elndruck auf den Beschauer zu machen. Die plötzlich mitten in den Tag hinelugeworfene Nacht erniedrigt die Temperatur um viele Grade, es fillt Than und Wolken bihlen sich; die grösseren Gestirue cutzünden sich mit einem Male behahe zu vollem Glanze . . . Die getäuschten Thiere verstummen und suchen ihre Zufluchtsstätten, viele Pflanzen sehliessen ihre Blätter und Blüthen". Manche der hier geschilderten Einzelheiten werden in obiger Stelle des Rämäyana augeführt vor der Erwähnung der Sonnenfinsternis, wir sind aber wohl herechtigt, sie als von dem Dichter bei einer solchen gemachte und weiter ausgeschmlickte Wahrnehmungen anzusehen. Die betreffenden Stellen lauten:

Denkschriften der kais, Akademie d. Wiss, zu Wien, math.-nat. Klasse Bd. 62.

Umstände der Somenfinsternisse!) leicht ermitteln. Meine Berechnungen geben das Datum der Finsternisse und den Punkt nördlicher Breite au, wo die Linie der Centralität den Meridian von Ayothyå (82 ° öst. Länge von Greenwich) schneidet. Ich beginne mit 180 v. Chr. weil vorher nur ringförmige Finsternisse eintraten.

| 180 | v. | Chr | 4.  | Mārz. | Breite | 21 0         | 519 v. | Chr. | 23. Nov.  | Breite | 33 0 |
|-----|----|-----|-----|-------|--------|--------------|--------|------|-----------|--------|------|
| 227 |    | 29  | 7.  | Sept. | 70     | $15^{\circ}$ | 546    | 20   | 19. Jani. | 79     | 27 0 |
| 241 |    | 70  | 15. | Juni. | 70     | 180          | 548    | 70   | 23. Oct.  | n      | 26 • |
| 248 |    | 77  | 4.  | Mai.  | 27     | 33 •         | 574    | 70   | 9. Mai.   | 77     | 280  |
| 274 |    | 27  | 24. | März. | n      | 34 0         | 729    | 22   | 14. Marz. |        | 320  |
| 281 |    | n   | 6.  | Aug.  | 77     | 190          | 762    | ח    | 15. Juni, |        | 35 0 |
| 309 |    | n   | 15. | Ang.  | 77     | 29 °         | 769    | n    | ō. Mai.   |        | 29 • |
| 426 |    | 27  | 22. | Mai.  | 77     | 27 0         | 794    | 77   | 6. Nov.   |        | 26 0 |

Für uns kommen nur die Finsternisse in Betracht, deren Centralitätslinie den Meridian von Ayodhyât zwischen dem 29. Breitegrad (Himâlaya) und etwa dem 24. schuitt. Es sind dies die Finsternisse der Jahre 309, 426; 546, 548, 574; 769, 794. Von diesen sind die von 426 und 548 die grössten, die von 309 fällt dagegen schon in den Himâlaya hinein. Sonach wäre nach unserer Voraussetzung, dass der Dichter in Oudhe etwa am Hofe der Ikshvâkuiden oder in einer unfernen Eremitage wohnte, am wahrscheinlichsten, dass er die Finsternis von 426, oder eine der drei im 6. Jahrhundert, oder gar der zwei im 8. Jahrhundert erlebt und den gewonnenen Eindruck in seinem Gedichte verwendet habe. Die drei Finsternisse im 6. Jahrhundert, chenso die zwei im 8., fallen etwa in ein Menschenalter; die wiederholte Erfahrung, die von Vielen gemacht wurde, mochte das Bild der Vorgänge besonders fest dem Gedächtnis einprägen.

Nach allen diesen Anhaltspunkten seheint es am sichersten zu sein, die Entstehungszeit des Râmâyana vor das 5., vielleicht in das 6. oder 8. vorchristliche Jahrhundert anzusetzen.

<sup>1)</sup> Ebendaselbst, Bd. 51.

## § 6. Die epische Sprache.

Das Urteil über das Alter des Epos hängt ab von der Ansicht, die man sich über die epische Sprache gebihlet hat. Wir müssen Nach dem Ergebnis daher auf diesen Punkt näher eingehen. unserer einleitenden Untersuehung über das Verhältnis der verschiedenen Recensionen zu einander dürfen wir uns hier auf C beschränken. Die sprachlichen Abweichungen der Bomhayer Ansgabe vom klassischen Sanskrit sind ungefähr dieselhen wie im Mahabharata: es simi die Eigentümlichkeiten des sogemannten epischen (arsha) Sanskrit 1). Es erhebt sich um die Frage, oh das epische Sauskrit alter ist als Panini oder junger. Fur die erste Alternative lässt sich geltend machen, dass ein Dichter wie Valmiki nicht die Vorschriften der Grammatiker hätte unbeachtet lassen durfen, wenn dieselben zu seiner Zeit sehon antoritative Geltung erlangt gehaht hätten. Für die zweite Alternative kann man mit gleichem Rechte hervorheben, dass Panini und die anderen Grammatiker ein so berithmites Werk wie das Rumayana bei ihren grammatischen Untersuchungen nicht einfach hätten unherficksichtigt lassen können, wenn es nämlich damals sehon bestanden hätte. Da die epische Sprache entschieden auf einer jungeren Entwicklungsstufe steht als die von Pânini gelehrte, so wird man

<sup>1)</sup> Siehe v. Bähtlingk in den Berichten der phil-hist. Classe der känigt. Silchs. Ges. d. Wissensch. 1887. — Eine Altertümlichkeit müssten wir der epischen Sprache zuschreiben, wenn Rämavarman mit seiner Annahme des pitta Recht hilte. Die betr. Stellen siehen in der Bonbayer Ausgabe II 49, 13 (säta 3 ity eva ch 'bhāshya) und II 103, 25 (tata 3 etad bhavalv iti). Wahrscheinlich ist aber Govindarāja's Erkbirtung zu der ersten Stelle die richtige: atra gupābhāvo vākyasandher anityatvāt; an der zwelten Stelle liest er und Maheçvaratīrtha: tatai 'tat te bhavatv iti. — v. Böhtlingk sagt mit vollem Recht (oben p. 5), dass die epischen Eigentümlichkeiten keine Archatamen, sondern Nenbildungen seien. Für unsere Beurteilung des Alters der epischen Sprache ist es aber von Wichtigkeit, darauf aufmerksam zu machen, dass diese Neubildungen einer bedeutend tilteren Stufe der Sprachentwickelung angehören als die massenhaften Präkritieismen, die für den sogenannten Gathā-Dialekt charakteristisch sind.

geneigt sein, der zweiten Alternative den Vorzug zu geben. Jedoch ist dahei folgendes zu bedenken. Augenommen, dass Vahntki junger als Panini sei, so ware damit nicht zugegeben, dass auch die emische Sprache ifinger als Panini sein musse. Denn wenn auch der Einfluss Valmiki's die Festlegung der epischen Sprache in der mis bekannten Form bewirkt haben mag, wie ich oben p. 77 wahrscheinlich zu nuchen versucht habe, so ist die epische Dichtung doch sicher alter als Panini, und damit auch ein epische Sprache, aus der sich die uns vorliegende entwickelt hat. Denn es ist nicht anzunehmen, dass sich die epischen Sänger in früher Zeit der brahmanischen Hochsprache bedient und spilter zur Blutezeit der epischen Poesic von der Reinheit der Sprache abgelassen hätten. Da mm Panini nirgends die Abweichungen der epischen Sprache lehrt, obschon er die Bildung von Eigennamen der epischen Sage 1) angiebt, so müssen wir schliessen, dass er die epische Sprache nicht in den Kreis seiner Untersuchungen hineinziehen wollte. Wahrscheinlich war der Stand der enischen Sänger (kucflava) so wenig geachtet, dass auch ihre Sprache nicht als rein uml massgebend betrachtet werden kounte. Massgebend war nach Patanjali zu Pânini VI 3, 109 die Sprache der cishta in Âryâvarta d. h. (in Bhandarkar's Übersetzung, Wilson Lectureship. Art XVI p. 91): "Those Brahmans in this country of the Aryas who do not store up riches (lit. who keep only so much grain as is contained in a jar) who are not greedy, who do good disinterestedly, and who without any effort are conversant with a certain branch of knowledge are the worshipful Cishtas.4

Bhandarkar bemerkt dann weiter: "Here then we have the clearest possible evidence that Sanskrit was the vernacular of holy or respectable Brahmans of Âryâvarta or Northern India, who could speak the language correctly without the study of grammar". Er fâhrt dann fort: "And this is what you may say even with

Und zwar des Mahähhärata, dessen Ursprungsland, wie wir oben hervorgehoben haben, im Westen zu suchen ist, wo auch Pantni's Heimat war.

regard to the modern vernnenlars. Who is it that speaks good or correct Marath? Of course, Brahmans of culture. The language of the other classes is not correct Marath? The word Çishta may be translated by "a man of education or culture"; and this education or culture has, since remote times, been almost confined to Brahmans." Und hierzn stimmt auch der Charakter der von Paņini gelehrten Sprache. Nach Dr. Bruno Liebick, Panini p. 47, ist "das Sanskrit, welches Panini lehrt, syntaktisch so gut wie identisch mit der Sprache der Brahmana's und Satra's; in formaler Bezichang unterscheidet es sich von jener durch den Mangel einer kleinen Anzahl von altertündlichen und meist von ihm selbst als vedisch notirten Bildungen, von dieser durch das Nichtanerkennen einiger laxen Formen, wie sie in jeder Litteratur neben den strikten Forderungen der Grammatik vorzukommen pflegen."

Die Nachricht Pataujalis und das Resultat der Untersuchungen Liebichs stützen sich gegenseitig. Dem wenn die von Pänini gelehrte Sprache von den qishta geredet wurde, so musste sie auch mit der Sprache der Brähmana und Sätra die grösste Ähnlichkeit haben, weil ja die qishta die Überlieferer dieser Litteratur waren und naturgemäss in deren Sprache die höchste Norm für ihre Sprache erblieken mussten. Nehen dem Sanskrit der qishta bestanden offenbar in früher Zeit in anderen Gesellschaftskreisen noch verschiedene Varietäten des Sanskrit von geringerer Reinheit und verschiedener Güte je nach der Bildung der Sprechenden. Eine Probe dieses minderwertigen Sanskrit haben wir in der Sprache des Epos 1).

<sup>1)</sup> Während die von Panini gelehrte Sprache (bhasha) den Accent noch besuss, hat die epische wie die spiitere klassische Sprache lin verloren. Es scheinen nun auf ein solches Sanskrit, das den alten Accent eingebüsst hatte, die Präkrit-Sprachen zurlickzugehen. Wenigstens hat man in ihnen bis jetzt noch keine Nachwirkung des alten Accentes nachweisen können. Bedenkt man, dass in vielen hulogermanischen Sprachen der alte Accent in sehr erkennbarer Weise auf die Lantgestalt der Würter eingewirkt hat, so dass aus dieser seine frühere Stelle auch nach seinem Schwinden oft mit Sicherheit festgestellt werden kann, so ist das Fehlen von Nachwirkungen des alten Accents in den Präkrit-

Auf den Unterschied zwischen dem grammatischen Sanskrit, bezw. Sprache der çishta, und dem vulgären Sanskrit wird nun im Rämäyana mehrfach Bezug genommen. Als Hammat dem Räma Sugrīva's Botschaft ausrichtet IV 3, ist Räma über dessen reine Sprache ganz erstaunt:

na 'nrigvedavinitasya na 'yajurvedadhariyah |
na 'samavedavidushah çakyam evam vibhashitum || 28 ||
nama vyakuranam kritsuam anena hahudha çrulam |
bahu vyakurata 'nena na kinicid apaçabilitam || 29 ||
Als Hammat die Sita in Lanka trifft, überlegt er, wie er zu ihr
sprechen solle (V 30);

våcam co 'dåharishyåmi månushim iha samskritām || 17 || yadi våcam pradāsyāmi dvijātir iva samskritām | Rāvaņam manyamāmā mām Sītā bhitā bhavishyati || 18 || avaçyam eva vakinvyam māmsham vākyam arthavat |

Das manusha ist im Gegensatz zu des Sprechenden Affengestalt betont. Dagegen ist mit deijatir iva offenbar soviel wie mit dem çishta des Patanjali gemeint. Am dentlichsten ist das aus der ersten Stelle zu ersehen, in der als Grund für Hanumat's reine Sprache 1) seine Kenntnis des Veda und der Grammatik ersehlossen wird. So zeichnet sieh auch die Sprache anderer Weisen durch ihre Korrektheit aus; II, 91, 22 heisst es:

çikshûsvarasamûyuktan suvrataç eû 'bravîn munih.

Andere Stellen, in denen die Sprache als samskrita bezeichnet wird, hat Muir, Original Sanskrit Texts II p. 159, zusammengestellt. Nirgends wird im Gegensatz dazu prākrita von der Sprache gebraucht, obgleich von prākrita jana, gewöhnlicher oder Alltags-mensch, öfters die Rede ist.

Meines Erachtens muss eine ohjektive Erwägung ohiger

Sprachen äusserst auffällig, und legt obige Vermutung nahe, dass die lingua vulgaris, auf welche die Präkritsprachen zurückgehen, ein Sanskrit mit schwebender Wortbetonung gewesen sei.

Diejenigen, welche in den Affen die Aberigines des Stidens erkennen wollen, werden Mühe haben zu erklären, warum gerade Hammat wegen seines reinen Sanskrit gerühmt wird. Er gilt nach VII 36, 44 ff. segar als grosser Grammatiker.

Stellen zu folgender Ansicht über die Idiome führen, die dem Dichter bei Abfassung derselben im Sinne gelegen haben. Die Vedakundigen, grammatisch Gebildeten reileten eine reinere Sprache als die Übrigen, doch war die der Letzteren keine andere Sprache. Der Unterschied bestand nur in dem Grade der Reinheit (na kimeid apaçabditam). Die reine oder gereinigte Sprache hiess samskrita. Das Verhältnis entspricht genan dem von Patanjali behandelten zwischen der Sprache der çishta und der Übrigen.

Hält man dies fest, so wird man zugeben mitssen, dass die Frage, oh Panini vor Vähntki geleht habe, oder umgekehrt, nicht entschieden werden kann. Wenn nun unsere Ansicht riehtig ist, dass durch Vähntki's Werk die Sprache des Epos im weitesten Sinne festgelegt wurde, und wenn man ferner die Thatsache in Betracht zieht, dass das Rämäyana in Sanskrit abgefasst worden ist, während zu Açoka's (wahrscheinlich schon zu Buddha's) Zeit in demselben Teile Indiens Präkrit die Sprache war, in der man zu der grösseren Masse der Bevölkerung reden musste, so bestätigt dies auch die von mis auf anderem Wege gewonnene Ansicht, dass Vähntki in sehr früher Zeit, jedenfalls lange vor Açoka, gelebt haben muss. Denn die epische Sprache muss zu einer Zeit geworden sein, als das Sanskrit noch in weitesten Kreisen gesprochen und verstanden wurde ').

<sup>1)</sup> Dies ist das dritte Argument Sir Monier Monier-Williams (a. a. O. p. 316): "It is evident from the Açoka inscriptions that the language of the mass of the people of Hindustan in the third century B. C. was not pure Sanskrit. It consisted rather of a variety of provincial Sanskritic dialects, to which the general name of Prakrit is applied. If, then, the first redaction of these popular poems had taken place as late as the third century, is it likely that some forms of Prakrit would not have been introduced into the dialogues and allowed to remain there, as we find has been done in the dramas, the oldest of which - the Mricclinkatika can scarcely be much later than the second century A. D.? (B. C. ist Druckfehler. Die Ausicht des Autors ist nach p. 471 zweifelles.) It is true that the language of the original story of both Epics, as traccable in the present texts, is generally simple Sanskrit, and by no means elaborate or artificial; but this is just what might have been understood by the majority of the people five centuries B. C., before the language of the people had become generally pracriticized."

Dies Argument lässt sich auch noch in anderer Weise verwenden, um das hohe Alter der Epen wahrscheinlich zu machen. Die "schöne" Sanskrit-Litteratur der klassischen Periode stammt aus einer Zeit, als das Sanskrit sehon längst nicht mehr eine "lebende" Sprache war. Wenn sie dennoch in Sanskrit abgefasst ist, so muss es ältere Werke der schönen Litteratur gegeben haben, die zur Zeit des noch "lebenden" Sanskrit verfasst waren. Dem cine "tote" Sprache wird nicht für eine Literaturgattung gebraucht, zn der sie nicht während ihres "Lebens" geeignet gemacht worden war. Wenn nun die Epen, die ja vor der klassischen Sanskrit-Poesic liegen, nicht zur Zeit des "lebenden" Sanskrit entstanden wären, so würde jene gewissermassen in der Luft schweben. Man wende nicht ein, dass die ältere enische Litteratur verloren gegangen, die uns vorliegende aber zur Zeit des "toten" Sanskrit geslichtet sei. Denn die Meisterwerke sind überall, also auch in der epischen Litteratur, erhalten geblieben; diese müssten nach jener Annahme zu einer Zeit in Sanskrit gedichtet worden sein, als die Sprache der Acoka-Inschriften das volkstümliche Idiom Das ist aber nicht wohl möglich, weil ein auf Volkstümlichkeit Anspruch machendes Epos nicht in einer sehon abgestorbenen, sondern in einer volkstümlichen, oder wenigstens einer in weitesten Kreisen verständlichen Sprache abgefasst sein muss. - Man hat unn vielfach angenommen, dass die Muster der klassischen Sauskrit-Litteratur einer vorausgegangen Prakrit-Litteratur entnommen wären. Für die Märchenlitteratur mag das zum Teil zutreffen, für die erotische Poesie ist es mir trotz Hâla noch sehr zweifelhaft, und für die übrige klassische Sanskrit-Litteratur entbehrt diese Ansicht jeglicher Stittze. Also müssen wir bei der natürlichen Annahme bleiben, dass die epische Periode die Vorgängerin und das Fundament der klassischen Litteratur gewesen ist. Wir werden weiter unten in \$ 7 auf diesen Gegenstand in anderem Zusammenhang zurttekkommen.

Ans der epischen Sprache ist auch die der klassischen Sanskrit-Poesie hervorgegangen, und zwar durch genauere Befolgung der Grammatik seitens der gelehrten Dichter. Im übrigen besteht eine sehr grosse Ähnlichkeit zwischen dem epischen und dem klassischen Sanskrit. Aber so sehr auch die Dichter den Panini als Schiedsrichter über Sprachreinheit auerkaunten, in einem Punkte sind sie trotzdem nicht von dem Gebrauch der Epen abgewichen. Wie das Epos verwenden sie nämlich das Perfectum einfach als erzählendes Tempus, ohne die Einschränkung, die Panini lehrt (parokshe lif) 1). Dieser Umstand ist um so bedeutsamer, als die klassischen Prosaschriftsteller Dandin und Bana 2) das Perfectum nur da gebrauchen, wo es nach Pânini zulässig ist. Die Quelle der klassischen Prosa ist also wahrscheinlich eine andere als die der klassischen Poesie. Die Quelle der letzteren war offenbar das Epos, da die epischen Dichter die Vorgänger der klassischen waren. Weim einmal ein gründlicher Kenner Panini's die Abweichungen von Panini's Grammatik in dem elassischen Sanskrit bei Kalidasa und amleren frühen Diehtern zusammenstellt, wird sich wahrscheinlich ergeben, dass die meisten Abweichungen sich auch schon in der epischen Sprache finden.

Zum Schlusse betrachten wir noch das Verhältnis der episehen Sprache zu dem Pali als dem ältesten Vertreter der litterarischen Präkrit-Dialekte. Natürlich müssen wir dabei die Lantgestalt ausser Acht lassen. Aber hinslehtlich der Benntzung der Formen zeigt sich ein bedentsamer Unterschied. Im Pali nämlich ist das eigentliche erzählende Temmus Imperfect und Aorist, deren Formen vielfach so mit einander verschmolzen sind, dass man nicht mehr gesomlerte Canones aufstellen kann, wenn die Grammatiker es auch in willkürlicher Weise zu wege gebracht und "eine

<sup>1)</sup> Genauer gesagt, werden in der epischen Sprache alle drei Tempera der Vergangenheit ohne Unterschied der Bedeutung gebraucht. Aber der Aerist ist, von einigen Verben abgesehen, so seiten, dass wir uns nicht zu wundern brauchen, wenn die Bedeutungsdifferenz zwischen ihm und dem Imperfektum g\u00e4nzileh sehwand.

<sup>2)</sup> Subandhu bindet sich ulcht an Panini's Regel. Siehe Vasavadatta's Erzählung am Ende seines Werkes. Bei Daudin treten Perfecta plötzlich massenhaft auf in den 4 eingelegten Erzählungen des 6. Uechvässa. In den Erzählungen der Prinzen dürfen Perfecta nicht gebraucht werden, da die Erzähler Seibsterleines berichten. Dort finden sich daher als erzählende Tempora nur Imperfectum, Aorist, Präsens historicum und Participi perfecti activi und passivi gebraucht.

trügerische Vollständigkeit der Flexion erzielt\* haben 1). Man ersieht aber aus dem vorliegenden Thatbestand, dass in der älteren Sprache, aus der das Pali hervorging, der Aorist in sehr hänfigem Gebrauch gewesen sein muss, weil er einen so grossen Anteil an der Gestaltung des Präteritum hatte. Anderseits scheint das Perfect äusserst wenig gebraucht worden zu sein, weil sein Vorkonnuen im Pali ein sehr beschränktes ist\*). Beinahe das entgegengesetzte Verhältnis waltet in dem epischen Sanskrit. In ihm ist das Perfektum verhältnismässig ebenso hänfig, wie der Aorist, von einzelnen Verben abgesehen, selten ist. Darans dürfen wir schliessen, dass das epische Sanskrit und das Urpali zwei verschiedene Sprachströme waren, die zwar parallel miteinander, aber doch dentlich getremt dahinfliessen, wenn sie auch in letzter Linie aus derselben Quelle hervorgekommen sein mögen.

## § 7. Die poetische Kunst 3).

Jeder, der sich in das Epos und in die Knustpoesie einigermassen eingelesen hat, kennt den grossen Unterschied im Charakter beider; aber es würde sehwer fallen, denselben mit knappen Worten richtig zu bezeichnen. Sagen wir, dass der epische Dichter auf den Stoff, der Kunstdichter unchr auf die Form sicht, dass dem ersteren mehr, was er sagt, dem letzteren mehr, wie er es sagt, am Herzen liege, so ist das doch mur in den allgemeinsten Umrissen wahr 1). Der Kunstdichter verfügt allerdings über eine grosse Fälle von Kunstmitteln, die die Schönheit des Gedichts erhöhen (alankara); aber auch der epische Dichter ist nicht karg in der Anwendung des wichtigsten derselben, des Vergleiches in seinen versebiedenen Formen. Legen wir an das Rämäyana den Massstab des deutschen Epos, so erscheint es sogar überreich an poetischem Schmucke. Die Inder haben denn auch

<sup>1)</sup> Ernst Kuhn, Beiträge zur Pali-Grammatik, p. 108.

<sup>2)</sup> Ernst Kuhn l. c. p. 114.

<sup>3)</sup> Wegen des Metrums siehe oben p. 24 ff., 79 ff.

Dhvanyáloka p. 148 cd. Kůvyannálá: na hi kaver itivrittamátranirvahanena kimeit prayojanam; itihásád eva tatsiddheh.

nie die innere Verwandtschaft der Dichtkunst Välmiki's mit der der späteren mahākāvi verkannt, wie er denn von ihnen ja ādikavi genannt wird. Ich glaube in der That, dass die Kunstpoesie sich allmählich entwickelt hat im Anschlass an die Dichtkunst, die von den Vähnikiden ausgebildet wurde, wenn ich mit diesem, meh der Analogie von Homeriden gebildeten Namen diejenigen bezeichnen darf, die das Gedicht Vähniki's ergänzt und vermehrt haben, his es seine jetzige Gestalt erlangt hat. Zur Begründung meiner Ansicht will ich aus dem Rämäyana, ohne Rücksicht auf die "Echtheit" oder "Unechtheit" der betreffenden Stücke, Erscheinungen auführen, die eine weiter fortgeschrittene Ausbildung der alankära, eine unverkennbare Freude an ihnen beweisen, und die die Entwickelung des in den Kunstgedichten herrschenden Geschmackes in seinem Anfangstadium zeigen.

Zunächst weise ich auf Hänfung der Vergleiche hin. In II 114 soll die trauernde Stadt Ayodhyâ beschrieben werden; das geschicht in 16 Versen, deren jeder einen Vergleich mit der ihrer Pracht verlustigen Stadt enthält. Ähnlich verhält es sich mit II 19, wo das bektnumerte Aussehn der Sitä in der Gefangenschaft mit 29 Vergleichen geschildert wird. Das ist nicht mehr natve Verwendung einer Knustform im Dienste der Sache, sondern ein Gefallen an der Form als solcher.

Dem Vergleich (upamd) nahe verwandt ist die Gleichsetzung (rāpakam) 1), die in ihrer primitiven Form, wie sie die in der Note angeführten Beispiele zeigen, zu den ursprünglichsten Kunstmitteln der indischen Poesie gehören. Und so finden wir sie, wie jeder weiss, hänfig genug in der epischen Dichtkunst. Im Råmåyapa wird sie aber nicht selten auch mit grosser Kunst zu nusgeführten Bildern verwendet. Einige Beispiele werden zeigen, wie nahe Vähniki oder seine Nachfolger der Künstlichkeit der späteren Poesie sehon gekommen waren:

Kavyádarça II 66: upamaiva tirobhútabhedá rúpakam ucyate | yathá báhulatá pánipadmam caranapallavah ?

vishûdanakrûdhyushite paritrâsormimâlini | kim mâm na trâyase magnâm vipule çokasûgare || III 21, 12. Mantharûprabhavas tîvrah Kaikeyîgrâhasankulah | varadânamayo 'kshobhyo 'majjayac elokusâgurah || II 77, 13.

Derselbe Gedanke weiter ausgeführt 11 59, 28-31:

Râmuçokamahâvegah Sîtâvirahapâragah | çvasitormimahâvarto hâshqavegajalâvilah || bâhuvikshepamîno 'san vikranditamahâsvanah | prakîrqakegaçaivâlah Kaikeyîvadavâmukhah || mamâ 'çravegaprabhavah kubjâvâkyamahâgrahah | varavelo nriçamsâyâ Râmapravrâjanâ yatah || yasmin hata nimagno 'ham Kausalye Râghavam vinâ | dustaro jîvatâ devi mamâ 'yam çokasâgarah ||

Muster cines rāpaka, wie es nicht sein soll, könnte folgendes Elahorat eines Dichterlings abgeben, II 85, 19, 20:

dhyananirdaraçailena vinihçvasitadhatuna | dainyapadapasaughena çokayasadhiçringina || pramohanantasattvena santapaushadhivenuna | akranto duhkhaçailena majjata Kaikayisutah ||

Das Bild des Oceaus, das wir oben hatten, kehrt noch mehrfach wieder, so VI 7, 20 ff.:

çaktitomaramınam ca vinikîrnântraçaivalam | (gajakacchapasambâdham açvamandûkasankulam || rudrâdityamahâgrâhum marudvasumahoragam |) 1) ruthâçvagajatoyaugham padâtipulinam muhat || anena hi samâsâdya devânâm balusâgaram | etc.

Ferner in V 57, 2 ff.:

sa candrakumudam ) ramyum sârkakâraṇḍavam çubham | tishyagravaṇakâdambam abhragaivalaçâdvulam ||

Der eingeklammerte Vers ist offenbar Zusatz in C, er fehlt in B. Irgend ein Continentale hat ihn verbrochen, der nicht wusste, dass in der See keine Früsche leben! agra und gaja kehren in dem folgenden Halbverse wieder.

Dass der Lotus nicht in der See wächst, ist den Indern nicht verborgen geblieben; aber es ist nun mal bei den Dichtern so hergebracht (kavisannya) und wird daher von den Poetikern nicht als dosha betrachtet, cf. Sähityadarpana 590.

pmarvasımahâmînam 1) ləhitângamahâgraham | airâvatamāhâdvîpum svātthamsavilāsitam || vātasanghātajālormi candrāmçnejeirāmhumat | Hamîmān apariçrāntah pupluve gaganārņavam ||

Ähnlich ist das Bihl von einem Flusse in VI 58, 29:
hataviranghuvapråm tu bhagnäyudhamahädrumäm |
conitanghamahätoyam ymmasägaragäminim |
yakritpithamahäpankäm vinikirnäntracaivaläm |
bhimmkäyacirominäm angävayavacädvaläm |
gridhrahamsavaräkirnäm kankasärasasevitäm |
medaluphenasamäkirnäm ävartasvanamibsvanäm ||
täm käpurushadustäräm ymldhabhümimayäm nadim | ete.

Etwas anders ist V1 93, 11: måtangarathukûlåç ca çaramatsyâ dhvajadrumâh | çarîrasanghâṭavahâh prasasruh çonitâpagâh ||

Das Bild eines Teiches liegt vor in VI 95, 15: vyákocapadmavaktráni padmakesaravarcasám \*) | adya yúthatatákáni gajavat pramathámy aham ||

Nicht recht geglückt ist VI 24, 42 f.:
mann câpamayîm vînâm çarakonaih pravâditâm |
jyâçahdatımmlâm ghorâm ârttagîtamahâsvanâm |
mârâcatalasannâdâm madim ahitavâhinîm |
avagâhya mahârangam vâdnyishyâmy ahan rane ||

Zweimal findet sich der Vergleich von Lankâ mit einer Fran:
vaprapräkârajaghanâm vipulâmhuvanâmharâm |
çataghntçûlnkeçântâm aṭṭñlakâvatanısakâm || V 2, 21.
tâm ratnavasanopetâm goshṭhâgârâvatanısakâm |
yantrāgârastanîm riddhâm pramadâm iva bhūshitâm || V 3, 18.

<sup>1)</sup> Spätere Dichter benutzen für ähmliche Schilderungen die Zodlakalbilder mina makura karkaja. Das Fehlen derselben hier beweist die Unbekanntschaft des Dichters mit dem Tierkreis. Die Ähmlichkeit von Punarvasu (Castor n. Pollux) mit einem grossen Fisch, von Tishya (Krebs) und Gravana (Adler) mit Enten und von Svätl (Arcturus) mit einer Gans kann uhr eine äusserst lebbafte Phantasie entdecken.

<sup>2)</sup> i. c. vánarápám.

Zum Schluss noch einige auf Räma angepasste Bilder: räkshasendramahûsarpûn sa Rûmagarudo mahûn | uddharishyati vegena Vainateya ivo 'ragûn || V 21, 27.

çarajalânıçınınân çûrah kape Râmadiyâkarah | çatrurakshomayanı toyanı upaçoshanı nayishyati || V 37, 18.

çarîranâhhisattvârcih çarâram nemikârmukam ( jyâghoshatalanirghosham tejobuddhigunaprabham ( divyâstragunaparyantam nighnantam yaddhi râkshasân ( dadriçâ Rânmeakram tat kâlacakram iva prajâb () VI 93, 28 f.

Râmavriksham rane hamni Sîtâpushpaphalapradam | praçâkhâ yasya Sugrîvo Jâmbavân Kamudo Nalah | etc. VI 99,4.

Die angeführten Beispiele werden zur Gentige gezeigt haben, in welcher Richtung die Entwicklung der Poesie vorwärts drängte. Manche der obigen Verse mögen von Epigonen gedichtet sein; wahrscheinlich aber gehen die Muster auf Vähniki zurück, der wie jeder wahrhaft grosse Dichter ein Pfadfinder gesannt werden kann, welcher der Kunst neue Bahnen öffnet. Auch andere poetische Figuren ausser dem rapaka tauchen gelegentlich sehon bei ihm auf, denen man später in der Kunstpoesie häufig begegnet. So haben wir in VI 108, 21 eine sahokti:

tasya bastâd dhatasyâ "ça kârmakan câpi sâyakam | nipapâta saha prânar bbraçyamânasya jîvitât ||

Oben p. 74 haben wir sehon den Vers: sågaram eå'mbaraprakhyam VI 107, 21 angeführt, der eine *upameyopama* mit *anancaya* verbindet. Der erste Halbvers findet sich anch in følgender Beschreibung des Oceans VI 4, 115. 116:

sagaram ca'mbaraprakhyam ambaram sagaropamam |
sagaram ca'mbaram ce 'ti nirviçesham adriçyata ||
sampriktam nabhasa 'py ambhah sampriktam ca nabho 'mbhasa |
tadrigrape sma driçyete tararatnasamakule ||

Eine complicirte utprekshå liegt vor in V 20, 13:
tvåm kritvo 'parato manye råpakartå sa viçvakrit |
mahi råpopama (hy) anya tavå 'sti çubhadarçane ||
Eine ekävali findet sich V 7, 9. Schliesslich sei anch noch ein

merkwürdiger Çloka in IV 30, 45 erwähnt, der eine samåsokti enthält. Obgleich derselbe mitten in Trishtubh Versen steht, so erhält er doch durch den Commentar des Govindaråja und Råmavarman eine gewisse Beglanbigung. Er lautet:

> cancaccandrakarasparçaharshonnilitatārakā | aho rāgavatī sandhyā jahātu svayam ambaram ||

Aber nicht nur in den poetischen Figuren, sondern auch in der Wahl und der Art der Schilderung 1) von gewissen Gegenständen erscheint das Ramayana als ein Vorläufer der späteren Kunstpoesie. Die Schilderungen der Regenzeit und des Herbstes in IV 28, des Winters III 16, des Citrakata II 94, der Mandakint II 95 und ähmliches, sind zum Teil sehon ganz im Geschmack der späteren Zeit. Am reichsten an solchen Beschreibungen ist das 5. Buch, das eben daher seinen Namen Sundara-Kanda erhalten haben dürfte. Die meisten dieser Schilderungen gehören wahrscheinlich nicht dem ursprünglichen Gedielte an; zweifellos ist das bei den Stücken in Trishtubh- und Jagati-Strophen der Fall. In diesen findet man auch die Vorstufe zu den späteren yamaka z. B. V 5, 3 und 4:

yā bhāti Lakshnīr bhīvi Mandarasthā yathā pradosheshn ca sāgarasthā | tathaiva toyeshu ca pushkarasthā rurāja sā cāruniçākarasthā || haņso yathā rājatapanjarasthāh ")

<sup>1)</sup> Ich denke mir, dass in der vorkälidåsersehen Kunstpoesie die Beschreibung eine grosse Rolle spielte, und kann mich für diese Ansicht auf den Ritusanhärn und die bekannte Mandasor-Inschrift berufen. Für vorkälidäsersch halte ich auch das Ghatakarpuram. Man sieht aus den 22. Verse (das ganze Gedicht hat ja nur 22 Verse), wie slotz der Dichter auf seine Kunst war. Hätte er späler gelebt, so würde er nicht so slegesbewusst ausgesprochen haben, dass fim keiner in yamakas übertreffen würde. Denn seine Leistung ist mit spälterem Massabe gemessen recht schwach. Well das Gedichtehen seinerzeit als ein Meisterstiek bewundert wurde, darum hat es sieh wahrscheinlich erhalten, auch als es nicht mehr bewunderungswert war.

<sup>2)</sup> Ich habe den sandhi am Ende des pada hier und in den fol-

sinho yatha Mandamkandarasthah | viro yatha garvitakunjarasthah candro 'pi babhraja tatha 'mbarasthah ||

Allerdings sind viele yamaka in anderen Versen weniger gut, insofern sie von demselben Worte gebildet werden, oder nicht völliger Gleichlaut der Silben durchgeführt ist. In letzterem Falle haben wir zuweilen echte Reime, z. B. ebendaselbst 13 und 14:

dadarça kântâç ca samâlabhantyah tathâ 'parâs tatra punah svapantyah | surûpavaktrâç ca tathâ hasantyah kruddhâh parâç câpi tathâ nadadhhih supûjitaiç câpi tathâ suxadbhih | rarâja vîraiç ca vinihçvasadbhih | hradâ bhujangair iva nihçvasadbhih ||

In dieser Form sind der ganze 5. und 7. Gesang des 5. Buches abgefasst; einzelne Beispiele finden sich auch im 28. Gesange des 4. Buches.

Der Stil dieser Partien in Trishtuhh und Jagatt erinnert an den des Buddhaearita Açvaghosha's, von dem Mr. Sylvain Lévi im Journal Asiatique XIX 211 ff. den ersten Sarga mitgeteilt hat; jedoch sind Açvaghosha's Verse glatter, wie es bei der höher entwickelten Kunstpoesie zu erwarten steht. Bezüglich der yamaka vergleiche man v. 14—16 mit solchen im Rümäyana. Die Ähnlichkeit füllt in die Augen, aber auch die grössere Vollendung der Form im Buddhaearita. Ich setze die betreffende Verse hierhim.

udárasaukhyaih sacivair asaukhyaih kritágrabhávah sa udagrabhávah | çaçî yathá "hhair akritányathábhaih Çákyendrarájah sutarám rarája | 14 ||

genden Beispielen aufgelöst. Man sieht daraus, dass am Ende der påda noch volle Cäsur stand, wie das auch für den Gloka bei Välmiki in den moisten Fällen anzunehmen ist, siehe von Böhtlingk in seiner oben p. 31 eitirten Abhandlung.

tasya 'tiçobhavisritatiçobha
raviprahbava 'statamahprahhava |
samagradovinivahagradovi
babhava mayapagato 'va Maya || 15 ||
prajasu mate'va bitapravritta
guran jano bhaktir iva 'nuvritta |
Lakshutr iva 'dhiqakulo kritabha
jagaty abhad uttamadovatahha || 16 ||

Der letzte Vers steht hinsichtlich der Kunstform mit solchen des Rämäyana auf einer Linie; die heiden ersten dagegen sind viel künstlicher als irgend ein Vers Välmiki's.

Überhlickt man alles, was ich von Anfängen einer sich verfeinernden Kunstübung vorgebracht habe, so wird man zugeben müssen, dass die Poesie des Rämäyana schon weit von der natven, volkstümlichen Epik abgewichen war, und dass wir in ihr die aufdämmernde Morgenröte der später zu so blendender Pracht sich erhebenden Kunstpoesie wahrnehmen können. Wir werden auch in diesem Sinne der Tradition Recht geben dürfen, dass das Rämävana das Ädikävyam ist.

## § 8. Die Sage des Râmâyaņa.

Wenden wir mis imn zur Betrachtung der Sage des Rämäyana, wie sie in den echten Büchern, II—VI, vorliegt. Auf den ersten Blick erkennt man, dass sie aus zwei grundverschiedenen Teilen zusammengesetzt ist. Der erste Teil, den das Ayodhyākānda enthält, schildert in ergreifender Weise die Vorgänge am Hofe Daçaratha's mit ihren Folgen. Hier ist alles menschlich, natürlich, durchaus nicht phantastisch. Ähnliche Vorgänge mögen sich oft genug an indischen Höfen abgespielt haben: Ränke einer Königin, die ihrem Sohne zum Throne verhelfen wollte, indem sie den ihrer Nebenhalterin his Unglück brachte. Eines solchen Ereignisses im Hause der Ikshvākniden mag sich frühe die Sage bemächtigt und die dabei auftretenden Personen zu typischen Charakteren ausgestaltet haben. Niemand wird in diesem Teil der Sage einen mythologischen Hintergrund vernuten. Endete das Rämäyana mit der Rückkebr Bharata's, so würde man die ganze

Erzählung für eine historische Sage halten, d. h. eine solche, die durch geschichtliche Vorgänge ins Dasein gerufen worden ist 1).

Anders verhült es sich mit dem zweiten Teile der Sage: da ist alles wunderbar und phantastisch, und nur das Genie oder der Glaube des Dichters lässt es uns als möglich erscheinen. Offenbar gaben zu diesem zweiten Teil der Sage Mythen den Grundstoff. Wollen wir also die Ränna-Sage mythologisch denten, so müssen wir ihren ersten Teil ganz ausser Augen lassen, und müssen uns auf den zweiten Teil derselben beschräuken. Ehe wir in die Besprechung dieses Gegenstandes eintreten, muss ich aber noch einem möglichen principiellen Einwande begegnen. Es könnte nämlich die

<sup>1)</sup> Fraglich ist es untilrlich, ob gernde die genannten Personen von dem Geschick getroffen wurden, das im Ramayana erzählt wird. Vielleicht ist die Erzählung nur an berühmte Namen aus dem Hause. der Ikshvåkulden angeknüpft worden. Ikshvåku, Daçaratha und Itānia werden ja schon im Rig Veda genanut, aber einzeln und so, dass kein Verhältnis zwischen thuen, noch etwas anderes von ihnen aus ihrer Nemnung geschlossen werden könnte, als dass sie berühnte oder mitchtige Könige waren. Die betreffenden Stellen sind X 60, 4. I 126, 4. X 93, 14. Ich will nicht bestreiten, dass einzelne Motive dieser Sage einen mythologischen Zug zum Hintergrund haben mögen. Dahin gehört vielleicht die Verbannung Rama's auf vierzehn Jahre in den Wald, die ihr Gegenstück in der 13 jährigen Verbaunung der Panduinge hat. Dass ein Prinz, der in seiner Heimst keine Stelle fand oder aus ihr verdrängt wurde, auszieht und sich anderswo eine Herrschaft gründet, dafür liefert die Geschichte von Rainsthau zahlreiche Beispiele. Bot vielfeicht nur so viel die ursprüngliche Sage, von der die ha Ramayana vorliegende die letzte Umgestaltung ist, und hat sich hier später ein mythologisches Motiv zugesellt? Man könnte vielicicht vermuten, dass die ursprüngliche Sage von der Auswanderung eines Ikshväkniden-Fürsten (Rama) nus den Stammsitzen an der Ikshumatt erzählte und mit der Gewinnung des Landes Kosala an der Saravů endete; spliter aber, als die alte Heimat fast vergessen war, ware dann Daçaratha nach Ayodhya versetzt worden. So würde sich die Rolle der Kaikeyi erklären und die Erziehnug des Bharata und Catrughna bei dem Könige der Kekaya; der vertriebene Prinz bittte dann in der Heimat seiner Mutter, der Kosalerin, Zuflucht und eigene Herrschaft gefunden etc. etc. Doch ist es ieicht, Vermutungen hierüber aufstellen, aber unmüglich, Beweise dafür vorzubringen.

Behanptung aufgestellt werden, Valmiki habe in dem zweiten Teile nicht alte Sagen verarbeitet, sondern habe denselben gänzlich aus seiner Phantasie geschöpft. Mit einer solehen Voraussetzung würden wir aber nicht überall durchkommen. Episode von Valin und Sugriva spielt nämlich Rama eine höchst bedenkliche Rolle, indem er ersteren aus dem Hinterhalte mit einem Pfeile durchbohrt. Warde der Dichter eine solche Rolle seinem Helden, den er sonst als Verkörperung edler Gesinnung und rechtmässigen Handelus hinstellt, zugeteilt haben, wenn ihm nicht eine feststehende Sage die Hände gebunden hätte? Der Diehter, oder wahrscheinlich spätere Sänger, haben wohl den Widerspruch gefühlt und sich bemüht, mit sophistischen Gründen das offenbare Unrecht Râma's wegzuinterpretiren IV 17. 18. Zweifellos haben wir also in der genannten Episode eine alte Sage, mit der Rama verknüpft war. Wir haben daher keinen Grund zu einer andern Annahme für den übrigen Teil der Sage.

Die Alteste Ansicht über die Bedeutung der Sage, wie sie schou Lassen, Ind. Alt. I 1 p. 535 aussprach, geht dahin, dass "das Rāmāyaņa die Sage von dem ersten Versuch der Arier sich erobernd nach dem Süden zu verbreiten enthalte; es setzt aber die friedliche Verbreitung brahmanischer Missionen als noch frithera. Die opferstörenden und priesterfressemlen Rakshasa sollen die rohen Stämme bedeuten, welche den brahmanischen Einrichtungen feindselig entgegentraten, die Affen aber andere Urbewohner, die den arischen Kshatriya Hülfe leisteten. Es kann nicht gelengnet werden, dass diese Theorie etwas bestechendes hat. Fragen wir aber dameh, oh die Rama-Sage bei dieser Annahme verständlicher werde, so mitsen wir mit Nein antworten. Denn Rama's Abentener würden sich als einen missglückten Versuch darstellen, weil sie keine Erfolge in der genannten Richtung hatten. Die Herrschaft der Affen und der Rakshasa bleibt ja nach wie vor besteben; nur konnnt ein anderer Affe und ein anderer Rakshasa anf den Thron. In beiden Fällen ist es der Bruder seines von Rama besiegten Vorgangers. Nirgends grundet Rama eine "arische Herrschaft" und nicht einmal der Gedanke an die Möglichkeit cines solchen Vorhabens wird irgendwo angedentet. Augenommen, dass die Sage die vorausgesetzte Bedeutung habe, so infliste sie doch zu einer Zeit entstanden sein, als sehon arische Herrschaften im Süden bestanden; dem die Sage will ja überall die Entstehung der bestehen den Verhültnisse erklären. Aber, wie eben ausgeführt, würde die Rama-Sage dies nicht thnu, da sie consequent an der Anschanung festhält, dass im Süden keine arischen Herrschaften vor oder nach dem Zuge Räma's bestanden.

Weber hat nun (Literaturgeschichte p. 209) die eben beleuchtete Ansicht dahin verändert, "dass der Sage ein historisches Factum, die Ansbreitung der arischen Cultur nach dem Süden, resp. nach Ceylon hin, zu Grunde liege". Aber auch in dieser Form findet die allegorische Dentung keine Stütze an den im Rännäyana enthaltenen Nachrichten. Denn nuch in Hinsicht der Kultur weiss das Rännäyana nichts von einer durch Rünna's Zug bewirkten Veränderung oder Besserung, abgesehen von dem eben berührten Thronwechsel, zu berichten.

Die Vorstellungen über den Süden Indiens, die man aus dem Rämäyana gewinnen kann, sind recht unklure, wie ja auch sonst der geographische Horizont des Diehters ein durchaus beschränkter ist. Er weiss von brahmanischen Einsiedeleien im Süden, im übrigen ist er ihm ein Land, in dem Unhohle und fabelhafte Wesen hausen. Letzterem brauchen wir weiter keine Bedentung beizulegen, da überall die Sagen über Riesen und Ungehener in Länder lokulisirt wurden, von denen man wenig mehr als ihr Dasein kannte, wenn diese Sagen nicht eben in eine so ferne Vorzeit projieirt wurden, dass es gleichgiltig war, wo man sie lokalisirte. Übrigens gehören die opferstörenden Räkshasa nicht etwa ausschliesslich dem Süden m. Denn auch in dem jüngeren ersten Buche muss Viçvânnitra sieh ihrer mit Rüma's Hülfe erwehren; und doch liegt seine Einsiedelei im arisehen Norden.

Talboya Wheeler's Ansicht, dass im Râmâynna allegorisch die Feindschaft gegen die Buddhisten zum Ausdruck gelange, habe ich oben p. 89 ff. widerlegt und kann also auf die dortigen Erörterungen verweisen. Mein Urtheil geht also dahin, dass das Râmâyana keine Allegorie enthält. Wir bedürfen aber auch keiner solchen Erklärung; dem wie ich jetzt zeigen will, kann man in den Haupt-Banakyana.

personen der Sage noch deutlich Gestalten erkennen, die uns aus der indischen Mythologie bekannt sind oder wenigstens in ihr Entsprechung finden. Ich will nicht die Sage in ihren Einzelheiten natursymbolisch denten, wie die sAugelo de Guhernatis in seinem Werke "die Thiere in der indogermanischen Mythologie" namentlich in Capitel I & 2 und IX mit grosser Kombinationsgabe, wenn auch nach meinem Dafärhalten nicht immer mit Glück gethan hat; dem man greift bei solchen Dentmigen immer nur einzelne Züge heraus, während wir nie sieher sein können, dass gerade diese Züge der ursprünglichen Mythe und nicht vielmehr der ausschuttekenden Phantasie der späteren Erzähler angehören. Man muss sich daran genng sein lassen, die Gestalten der Sage auf solehe der Mythologie zurückzuführen; wenn man erstere mit Kategorien der Natursymbolik aufzufassen versucht, verfällt man gar zu leicht in ein Spielen mit Gedanken, ähnlich wie Philosophen einer vergangenen Generation, die etwas erreicht zu haben glaubten, wenn sie alles Seiende in die geräumigen Kategorien der Hegelschen Philosophie unterbrachten.

Wir beginnen unsere Untersnehung mit Sitä, über deren mythologischen Charakter kein Zweifel bestehen kann. Schon im Rig Veda (IV 57, 6, 7) 1) wird die personificirte Ackerfurche unter dem Namen Sitä göttlich verehrt. In späteren vedischen Texten, die Weber, Abhandl. d. Akad. d. Wissensch. Berlin 1858

arváci subhage bhaya Sité vandánahe tvů | yathá nah subhagá 'sasi yathá nuh suphalá 'sasi j Indrah Sitám nigrihpátu tám Púshá 'nu yacchatu | sá nah payasvati duhám uttarám-nitarám samám !

Grassmann. O reiche Furche sei du uns nahe, wir verehren dich, damit du uns segensreich, damit du uns fruchtreich seiest. — Es möge Indra in die Furche hinelugreifen, die Richtung gebe ihr Püshan, sie möge uns unbrungsreich strömen in jedem Jahr, das folgen mag.

Ludwig. Herwärts komm, e selige Sith, wir bezeigen dir unsere Verehrung, damit du uns glückselig selst. — Indra drücke die Furche ein, Püshan gebe ihr die Richtung, als milchreich ziehe sie uns ans die weitere und weitere cheaso [milchreich] (als milchreich werde sie uns gezogen [auch] jedes künftige Jahr?).

Die Stelle lautet:

p. 370-373, zusammengestellt lut, namentlich im Adbhutâdhyâya des Kançika Sûtra und im Pâraskara Grihya Sûtra (H 17) wird sie chenfalls als Genie des Ackerfeldes, als ein Wesen von grosser Schöuheit gepriesen, und zwar gilt sie dort als Indrapatui und Parjanyapatut. Dass die Stra des Ramayana identisch mit dieser vedischen Sitä ist, kann nicht bezweifelt werden. Dem sie konnut aus der Erde hervor, als Janaka einst pflügte, I 66, und zuletzt verschwindet sie unter dem Erdboden in den Armen der Göttin Erde, VII 97. Da sie nun in den grihya-Texten die Gattin Indra's, bez. Parjanya's ist, so mass Râma eine Form des Indra-Parjanya sein, worauf wir später zurückkammen werden. Der Kampf Råma's mit Răvana wăre danu cine andere Form des Kampfes Indra's mit Vritra, dem Dāmon der Dürre. Für die Gleichsetzung Rüvana's mit Vritra lässt sieh meh anstihren, dass sein Sohn, der mythologisch nur als eine Seite seines Wesens anfzufassen sein dürfte, der Besieger oder Feind Indra's, Indrajit oder Indragatru, ist; der augeblieh ursprüngliche Namen Indrajit's, Meghanadu, wird fast gar nicht gebraucht (VII 12). Auch der in einer Höhle hansende Bruder Râvana's, Kumbhakarna, crimiert un die vedischen Vorstellungen von Vritra. Die bedeutsanste That Ravaun's aber ist der Ranb der Sîtâ, der die Veranlassung zu dem folgenden Kampfe gab; auch der hat sein vedisches Vorbild. Zwar rauht keiner der Feinde Imlra's dessen Gattin 1), aber die Pani halten die Wasser umschlossen, sie haben die Kuhherden weggetrieben und huten sie in der Berge Höhlen. Was für die Hirten der vedischen Zeit die Kühe waren, das war für die Ackerbauer der späteren Zeit das Saatfeld: sie stellten sich den Frevel des Dämons der Durre als Ranb der Sita vor. Dieser führt unn eine andere wichtige Person auf den Schauplatz: Hammat. Zum Verständnis von dessen mythologischem Charakter scheint mir die Timtsnehe von entscheidender Wichtigkeit zu sein, dass er jetzt in gunz Indien

Es sei denn, dass man die Verführung der Indräuf durch Vrishäkapi in Rig Veda X 86 als ein Analogon ausehen könnte. Doch ist der obseöne Hymnus sehr dankel. Vielleicht ist Vrishäkapi gar nicht einmal ein mythisches Wesen, sondern es mag irgend etwas obseönes damit gemeint sehr.

die Schutzgottheit des Dorfes geworden ist. Sir Alfred C. Lyall sagt in seinen Asiatie Studies p. 13 über ihn n . . . Hamman who from a sacred monkey has risen, through mists of heroic hable and wild forest legends, to be the universal tutelary god of all village settlements. The setting up of his image in the midst of an hamlet is the ontward and visible sign and token of fixed habitation, so that he is found in every township." Da in Hannmat's Wesen, wie es im Epos geschildert wird, nichts liegt, was ihm seine jetzige, in ganz Indien auerkannte Stellung hätte einbringen können, so ist an ihr das Ramûyana unschuldig; es muss vielmehr etwas in seinem urspränglichen natursymbolischen Charakter liegen, was ihm zu seiner Auerkennung als Dorfschutzgottheit verhalf; d. h. er muss zum Ackerbau, auf dem ja die Existenz der Dorfgemeinde in erster Linie beruht, in Beziehung gestanden baben. Ich verunte, dass er der Genius des Monsoons ist. Ein solcher verdiente es wohl, in jedem Dorfe Indiens verehrt zu werden. Denn, wie allgemein bekannt, hat eine Verzögerung oder ein spärlicher Ausfall des Monsoon-Regens Mangel oder gar Hangersnot im Gefolge, und der ganze Erfolg des Ackerbans hängt davon ab, ob der Regen zur riehtigen Zeit und in der nötigen Quantität eintritt. Ist Hammat eine Personification des Monsoons, so müssen sich bei ihm Beziehungen zu dem den jährlichen Regen heraufführenden Winde und zu den den Regen spendenden Wolken nachweisen lassen. Solche Züge treffen wir nun beim Hammat des Râmâyaṇa an. Er ist der Sohn des Windgottes, daher sein Beiname Mârutâtmaja und Mâruti; wie alle Affen kann er beliebige Gestalt annehmen: er ist kamarapin wie die Wolken. Wie die Wolke fliegt er durch die Luft, hundert Meilen hin über das Meer, um Sita, die personificirte Agricultur aufzusuehen, und er findet sie. Aus dem fernen Stiden, woher der Monsoon heranfzieht, wird Sitä zurückgeführt; und zwar gelingt dies Rama nur mit Ualfe der Affen, i. e. der Regenwolken.

Da Hammant eine Gottheit der Ackerhauer ist, so könnte man in ihm irgend einen Gott der Aborigines vernnten. Dagegen spricht aber der durchaus sanskritische Namen: Hammant "der mit Kinnbacken verschene." Der Bedeutung nach entspricht dieser Name einem Beinamen Indra's ciprin, cipraeat, insofern Nirukta 6, 17 die Erklärung gegeben wird: cipre hant udsike ed. Allerdings wissen wir nicht, was mythologisch unter dem Attribut "Kinnbacke" zu verstehen ist; aber da es Indra beigelegt wird, einem Gotte, der zu dem Regen in Beziehung steht, so ist es wahrscheinlich, dass der nach demselben Attribute hennunte Hammat ebenfalls eine Regengottheit ist.

Und hier sei noch auf eine auffällige mythologische Parallele hingewiesen, die Hannmat mit Indra in Zusammenhang zu bringen scheint. Die Auffindung der Sitä durch Hammat, nachdem er ther das Meer gesprangen war, crimiert nämlich an die im Rig Veda X 108 gorfflinte That der Sarama. Auch sie setzt fiber die Gewässer der Rasa (tatha rasaya ataram payamsi) und findet in weiter Ferne (dâre hy adhvâ jagurih parâcaih) den von den Pani gehüteten Schatz, um ihn als Indra's Botin zurückzuverlangen. Es entsprechen sich bier Sarama und Hanumat, die Rasa und das Meer, der Schatz der Papi und Sîtâ, die Papi und die Râkshusa. Naturlieh sollen die beiden Mythen nicht einander gleichgesetzt werden, noch will ich behannten, dass die eine aus der anderen hervorgegangen sei; wohl aber glunbe ich, dass beide auf dieselbe mythologische Grundauschamnig zurückgehen und sie in verschiedener Form ausgestaltet haben. Eine Spur dieses Zusammenhangs scheint das Râmâyana noch bewahrt zu haben. Denn VI 33. 34 (allerdings in einem sekundären Zusatz, siehe ohen p. 45) tritt eine Râkshasin namens Snramâ 1) auf, nm Sîtâ zu trösten, die durch den trügerischen Zanber Ravana's in den Glauben versetzt war, Râma und die Seinigen seien tot. Sie erzählt ihr alles, was Râvana bisher beschlossen und gethan habe, und versprieht ihr, sein ferneres Thun auszukumlschaften und ihr zu berichten. Hier scheint eine Weiterbildung der vedischen Sarama-Mythe in Verbindung mit Stra in ihren letzten Ansläufern vorzuliegen.

Wir hatten Rama 1) mit Indra-Parjanya identificirt und ge-

Auch Vibhishana's Gemahlin heisst Sarama VII 12.

<sup>2)</sup> Das Wort rämd bedeutet im Veda "schwarz, dunkeifarbig", im classischen Sanskrit "erfreuend, lieblich". Das bietet keinen sichern Anhalt zur Deutung der mythologischen Personen, die Rima heissen.

zeigt, dass die Râma-Sage ziemlich parallel der Indra-Mythe verläuft. Es könnte nun sein, dass Rama im Grunde gar nicht mit Indra zusammen hinge, und dass erst sekundär die Indra-Mythen auf ihn in veränderter Form übertragen worden wären. Um das wahrscheinlich zu machen, müsste man aber nachweisen können, welches denn die mythologische Natur Rama's sei, wenn sie sich nieht mit der Indra's decken sollte. Das wird aber nieht wohl möglich sein, wem man nicht mit solchen universellen Kategorien wie Sonnengott und dergleichen operiren will, in die man schliess-· lich alles hincinzwängen kann. Man wird also eine natürliche Verwandtschaft Râma's mit Indra annehmen müssen und zwar so. dass Rama eine lokale Form des Indra sei, diejenige Form, in der ein ackerbanendes Volk die Ideen verkörperte, die bei den hauptsächlich Viehzucht treibenden Stämmen der vedischen Zeit in Indra ihren Ausdruck fanden 1). Dass er zum Ackerbau in engerer Beziehung stand, geht ja schon darans hervor, dass Sità, die personificirte Ackerfurche, seine Gattin ist.

Ganz zweifellos ist diese Beziehung, wie sehon Weher, ft. d. R. p. 7, hervorgehoben hat, bei dem gleichnumigen Bruder Krishna's, Räma dem Pflugträger (Halin Halabhrit Haläyndha, Längalin etc.), der auch Balarāma, Baladeva und Bala genannt wird. So unähnlich im Ganzen auch die Sage von Balarāma derjenigen von unserem Rāma ist, so finden sich doch zwei auffallende Berührungspunkte. Balarāma ") erschlägt nämlich den Dämon Dhenuka, der Eselgestalt augenommen hat, während der andere Rāma den Dämonen Khara, d. h. Esel, tötet; ferner tötet er den Dämon Dvivida und nach Harivança v. 9802 auch den Mainda, während in unserer Rāma-Sage diese Beiden als Affen auf Rāma's Seite stehen. Es dürfte daher wohl nicht zu gewagt sein anzunchmen,

<sup>1)</sup> Man könnte ausser dem, was im Vorhergehenden vorgebracht worden ist, für die Gielehsetzung Räma's mit Indra noch auführen, dass ersterer den Triciras erschlägt III 27 wie letzterer den dreiköpfigen Sohn des Tvashtri; dass auf Betreiben der buckeligen Munthara Räma verbannt wird, wogegen Indra die Manthara, Virocana's Tochter, erschlägt.

Nach dem 5. Buche des Vishpu Purăņa tötet er folgende Dămonen: Dhenuka, cap. 8; Pralamba, 9; Mushțika, 20; Dvivida, 36.

dass im letzten Grunde beide Ränm's auf dieselbe volkstumliche Gottheit der Ackerhauer zurückgeht, dessen Mythe sieh im Westen zur Sage von Räma dem Pflugträger, im Osten zu der von Räma dem Besieger Råvana's entwickelt habe. Ist das richtig, so mitssen wir auch bei Bularama Züge wiederfinden, die eigentlich Indra angehören, da ja nach unserer Annahme der ursprüngliche Räma nur eine andere Form Indra's ist. Ein solcher gemeinsamer Zug lässt sich nun nachweisen: es ist die Trunksneht, der auch Bularäma von Natur ergehen ist (cf. Vishnu Puräna V 25, 5 . . . madirätarsham aväpä 'tha purätamum). Je verpönter die Trunksneht bei den späteren Indern ist, mu so auffälliger ist es, wenn sie dieselbe einem ihrer Götter zuschreiben; es liegt daher nahe zu verunten, dass Balaräma's Trunksneht in causalem d. h. genetischem Zusammenhange mit der noch nicht als Laster aufgefüssten gleichen Eigenschaft des vedischen Indra's stehe.

Noch einen dritten Råma, Jamadagni's grimmen Sohn, iler seine Mutter Renukå ersehlug und 21 und die Erde von Kshatriya reinigte, kennt die episehe Sage und bezeiehnet ihn als den ältesten der drei Råma. Aber eine Beziehung auf den Ackerban liegt nicht zutage. Eifrige Mythologen allerdings könnten die Tötung seiner Mutter Renukå, d. h. die Stanbige, als das Anfreissen des Erdbodens durch die Pflugsehar, und die wiederholte Reinigung der Erde von Kshatriya als das Mähen des Getreides deuten, wabei der Gleichklang von kshetra und kshatra mitgewirkt hätte. Aber ohne positiven Anhalt haben solche Dentungsversuche geringen Wert. Für unsere Untersuchung macht es anch wenig aus, ob Paraqueâma, der als 6. Avatära Vishnu's gilt, in letztem Grunde eine Ackergottheit oder eine wirkliche Persönlichkeit war; wir können ihn ganz aus dem Spiele Inssen.

Für die hohe Altertündichkeit einer volkstümlichen Gottheit Rama sprieht auch, dass nach ihr wie in späterer Zeit, so schon im Veda mehrere Personen genannt zu sein scheinen, Eig Veda X 93, 14. Çat. Br. 4, 6, 1, 7. und Ait. Br. 7, 34 1). Ja viel-

Weber in den Sitzungsber, d. Ak. d. Wissensch, zu Bérlin XXXVIII p. 818, Note 2.

leicht ist er schon eine indo-cranische Gottheit, wenn er nämlich zn dem Luftgenins Ramm gactra des Avesta in Beziehung stehen sollte, der meist mit Mithra zusammen vorkommt. Spiegel sagt über ihn: "Als Luft, vayu, wird er besonders im fünfzehnten Yast genriesen. Die Luft ist ihrer Gestalt nach besonders Yt. 15, 54, 57 geschildert. Sie ist natürlich vor Allem eine behemle, rüstige Gottheit, aber sie wird nicht blos gedacht als der Schnellste der Selmellen, sondern auch als der Stärkste der Starken. Sie hat cinc goldene Rüstung, einen goldenen Wagen 1) und goldenes Rad. Sie wird darum auch in Schlachten augerufen (Yt. 15, 49). In ihrer Streitbarkeit liegt der Grund, dass sie von den Helden der Vorzelt augerufen wurde und diesen den Sieg verlieh." (Avesta, die heiligen Schriften der Parsen, 3. Bd. p. XXXIV.) der avestische Raman, der Genius der Luft, mit dem indischen Râma-Indra uns derselben Wurzel hervorgegangen? Die Möglichkeit wird man nicht leugnen können, da beider Bereiche nahe genng verwandt sind, wenn sie sich auch nicht vollständig decken. Aher bei dem verwaschenen Charakter der avestischen Göttergestalten ist es nicht möglich, zu einer Entscheidung zu kommen. Nur auf eins will ich noch hinweisen: wie Raman mit Mithra vercint ist, so Râma mit Lakshmana, Balarâma mit Krishna, und in der Sitâ-Anrufung des Rig Veda Indra mit Pûshan.

Cher Lakshmana's mythologischen Charakter lässt sich nichts sagen. Er ist lediglich der Begleiter und treue Freund Råma's, ohne dass er je bestimmend in die Handlung eingreift. Sollte ihn vielleicht sein Name Saumitri, Sohn der Samitra, zu Mitra in Beziehung setzen? Sein eigentlicher Name, Lakshmana, könnte etwa den Schützenden (von raksh) bedeuten, gemäss der Rolle, die er in der Sage spielt.

Ebenso müssen wir die Sage von Sugrīva (des Sūrya Solm) und Vālin (des Indra Solm) unerklärt lassen. Man könnte hierbei an den Vrishākapi des Big Veda denken, von dem Indra sagt: çiro ny asya rāvisham, na sugam dushkrite bluvum X 86, 5.

Zu vergleichen witre, dass Indra dem R\u00e4na in dem Entscheidungskaupf mit R\u00e4vana seinen Wagen, seine R\u00fcstung und Waffen leiht.

Aber einerseits tötet Indra nach jenem Hymnus doch nicht den Vrishâkupi, underseits habe ich sehon oben p. 131 in der Anmerkung meinen Zweifel darnn ausgesprochen, dass Vrishâkapi wirklich ein mythologisches Wesen sei.

Wir können diese Untersuchung nicht abschliessen, ohne wenigstens noch einen Blick auf die spätere Entwicklung der Râma-Sage zu werfen. Schon Weber hat l. c. p. fi ff. die in späterer Zeit so feste Verbindung Rama's mit dem Monde in dem Namen Râmacandra aufgeklärt. Es ist zunächst mit Sitä-Furche eine andere Sîtâ verschmolzen, die nach dem Taitt. Br. 2, 3, 10 den König Soma liebte und, um ihn zu gewinnen, von ihrem Vater mit dem stågara alankara geschmückt wird, wie im Rämäynna II 128, 18 ff. 1) Sîtâ von Anasûyâ, Atri's Gemahlin, einen unvergänglichen angaraga erhält. Diese Verschuelzung hatte dann weiter zur Folge, dass der König Soma, i. e. der Mond, mit Râma Allerdings lassen sich im Ramayana noch keine verselimolz. siehere Spuren dieser Verschmelzung aufzeigen, es sei denn, dass die Geschichte von der goldenen Gazelle irgend etwas damit zu thun hatte, was mir jedoch wenig glaublich erscheint.

Ungleich wichtiger aber und für die Anffassung der späteren Zeit bestimmend war die Identifieirung Râma's mit Vishun. Wie

<sup>1)</sup> Diese Erzählung, wie vielleicht das Meiste, was jetzt zwischen Bharata's Weggang und der Ankunit der Cürpanakha steht, illirite als späterer Zusatz zu betrachten sein. Die Besuche in Atri's und in Agastya's Einsiedelel haben den Zweck, Râma mit diesen Rishl in Verbiadung zu setzen, und dürften ebensowenig alte Bestandteile sein, wie Râma's Besuch bel Bharadvâja im 2. Buche. Die paar Abenteuer, die lin Anfange des 3. Buches erzählt werden, erwecken nur den Schein, dass sie die 11 oder 12 Jahre, die zwischen Bharata's Weggang und dem Abentener mit Cürpaņakhā flegen, nicht gänzlich leer selen. In der That gentigen sie dazu nicht, so dass auch nach dem vorliegenden Text Râma 10 Julies thatenlos am Teiche Pancapsaras verbringt. Wahrschelulich zogen in dem urspränglichen Gedicht die Verbaunten, nachdem sie den Citrakûţa verlassen hatten II 117, 1, weiter III 11, 1-5 und gelangten nach Panenvatt III 15, wo sie sich hänslich niederliessen. Dort traten dann die Ereignisse ein, mit denen der zweite Teil der Erzählung eingeleitet wird.

wir gesehen haben, ist diese Vorstellung dem ursprünglichen Gedichte noch fremd 1). Aber sie muss nicht lange nachher aufgetaucht sein; denn sie findet sich schon in Zusätzen zu den echten Büchern und herrscht durchaus in den zugedichteten, im Adi- und Uttara-kanda. Für das Aufkommen derselben ist die notwendige Voraussetzung, dass die Verehrung des Vishnu allgemein geworden war. Dem die Identifieirung Rama's mit Vishun soll ersterem ja nur zur Verherrlichung dienen. Die Frage ist, wie sie ins Leben gerufen wurde. Wir sehen nun zunächst, dass Vishnu selbst seit der vedischen Zeit eine bedentsame Wandlung durchgemacht hat. Im Rig Veda ist er keiner der hervorragenden Gottheiten, wenn ihm auch nach vedischer Gewohnheit die höchsten Attribute beigelegt werden. Muir, der alle auf Vishnu bezügliche Stellen aus dem Rig Veda im 4. Bande der Original Sanskrit Texts p. 63 ff. zusanunengestellt hat, hebt ausdrücklich die "subordinate position occupied by Vishnu in the hymns of the Rig-veda as compared with other deities" hervor (Chapter II Sect. II). Es ist aber beachtenswert, dass er besonders oft in Verbindung mit Indra vorkommt, indem der eine Gott dem anderen hilft.

In späterer Zeit wird diese Verbindung noch enger, so dass Vishun als jüngerer Bruder Indra's, Upendra, gilt (I 29) und Beide Hari heissen. Wodurch der Vishunkult volkstümlich wurde, während die religiöse Bedeutung Indra's immer mehr sehwand 3), wissen wir nicht; sieher aber seheint mir, dass damit gleiebzeitig viele Züge ludra's auf Vishun übertrugen wurden 3). Namentlich

<sup>1)</sup> Überhaupt treten in den echten Teilen des Gedichtes die G\u00e4tter wenig hervor. Und von diesen greift nicht Vishon oder Çiva, sondern Indra in den Gang der Ereignisse ein, indem er seinen Wagen und Panzer dem R\u00e4nna leiht, ferner Garn\u00e4a, der den Pfeilzauber Indrajit's l\u00f6st, und Agni, der die Reinheit der Sit\u00e4 bezeugt — wenn mimileh dieses St\u00e4ck zum alten Gedichte geh\u00f6rt. Der Sonnengott und der Windgott werden als V\u00e4tter von Sngriva und Hanumat genannt. Dagegen findet sieh in dem ersten und letzten Buche kaum eine Erz\u00e4hlung, in der nicht ein oder inchrere G\u00f6tter vorkommen.

<sup>2)</sup> Manche späteren Mythen über ihn gereichen ihm nicht zur Ehre, vergl. z. B. I 24, 46 f. 48 f.

<sup>3)</sup> Daher vielleicht der Name von Vishpu's Gemahlin, Indirá?

ist er der Bekämpfer von Dämonen, Daitydri, geworden, eine Rolle, die im Veda noch dem Indra zufällt. Es scheint nun derselbe Process sich auch an Rama, der nach meiner Darstellung eine mythologische Variante Indra's ist, wiederholt zu haben, wozu der ähnliche Charakter der Mythen, die Besiegung vieler Damouen, den ersten Anstoss gegeben haben mag. Aber Rama wurde nicht eins mit Vishun, indem er mit ihm versehmolz, sondern er galt als eine hcorporation, ein Avatara Vishau's, des höchsten Gottes. In dieser Form hat sich ihm die Verehrung des indischen Volkes zugewandt und ist ihm unter verschiedenen Gestalten tren gebliehen bis auf den hentigen Tag. Der Glaube an Râma als Verkörperung der höchsten Gottheit ist das Grunddogma in Râmânand's religiösem System, das in wirksamer Weise der Ausbreitung des Çivaïsmus mit seinem unwürdigen Aberglauben und Schmutz in den Weg getreten ist; der Glaube an Rann endlich hat den grössten Dichter des mittelalterlichen Hindustan, Tulsi Das, zu seinem Rämfiyan, oder wie das Werk eigentlich heisst, dem Ram Carit Manas begeistert, das noch heute so zu sagen die Bibel für hundert Millionen Hindus ist 1).

<sup>1)</sup> Vergl. Grierson, The modern vernaeniar Literature of Hindustan (in Journal of the Aslatic Society of Bengal, Part I for 1888) p. 42 ff. Er sugt von dem Râmâyan des Tulsi Dâs; the fact of its milvorsal acceptance by all classes, from Bhagalour to the Panjah and from the Himalaya to the Narmada, is surely worthy of note. The book is in every one's hands, from the court to the cottage, and is read or heard and appreciated alike by every class of the Hindu community, whether high or low, rich or pour, young or old." (Growse's Translation of the Ramayan). Wenn Grierson sagt "in an age of license no book can be purer than lds Ramayans, so dürfen wir nicht vergessen, dass derselhe Vorzug auch schon dem Werke Yahntki's eignet, an dessen sittlicher Reinheit selbst der prüdeste Sittenrichter nichts auszusetzen haben dürfte. Für das erste und letzte Buch mit ihren obseinen Erzählungen kann natürlich Välmiki nicht verantwortlich gemacht werden, Wenn dem Tulsi-krit Râmûvan seine Sittenreinheit zu so allgemeiner Anerkonnung verholfen hat, so dürfen wir annehmen, dass dieselbe Ursache seinem mehr als zwei Jahrtansende litteren Vorbilde einst ehenso die Herzen der alten Inder gewonnen hat.

# Inhalts-Angabe

des

## Râmâyana nach der Bombayer Ausgube.

(Einige Namen werden iln, wo sie beständig vorkommen, abgekürzt und zwar in folgender Weise: Bh. Bharata, D. Daçaratha, H. Hanumat, K. Kaikeyi, Kan. Kansaiyā, L. Lakshmaņa, R. Rāma, Rāv. Rāvaņa, S. Sitā, Sn. Sugriva, Vi. Vibhishana, Vai. Vaigravaņa.)

### I. Bala-Kanda.

- 1. Valmiki fragt den Nårada, wer jetzt auf Erden die höchsten Vorzüge in sieh verelnige. Nårmla schildert ihm den Råma, seine Erlehnisse und Thaten, welche in Buch 2-6 erzählt werden. Zum Schlusse preist er Rama's Regierung, wie sie bis zu dessen Tode sein werde. 2. Nachdem Nårada in den Himmel zurückgekehrt war, ging Vålmikl mit seinem Schüler Bharadvajn un die Tamasa. Dort sieht er ein Kraunca-(Brachvogel-)pärchen, von dem das Männehen durch einen Nishāda getötet wird. Das Weilichen schreit jännnerlich. Von Mitleid ergriffen fincht Vähniki dem Nishåda. Selne Worte bilden den Cloka, Darauf badet er und kehrt in seine Einstedelel zurück. Dort besucht thu Brahmun, vor dem sich sein Mitteld in einem Unacloka (?) 1) losringt. Brahman sagt ihm, dass er den Cloka gebildet habe, und dass er Rama's Thaten besingen soile, and verlitsst Ilm alsdam. Valmiki beschiesst, das Ramnynna in Cloken abzutassen. 3. Vålmiki in Meditation versunken schaut das Wirken und Handeln Rama's. Es folgt eine kurze Übersicht über das ganze Ramayana.
- 4. V\u00e4lmiki lehrt sein Gedicht (Paulastyavadha) den beiden S\u00e4hnen R\u00e4nn's, Kuça und Lava. Sie tragen es vor in einer Versammlung von frommen Minnern und werden von diesen je nach Verm\u00f6gen beschenkt. Einstmals sieht R\u00e4nn sie auf der Strusse, f\u00fchrt sie in seinen Palast, wo sie vor seinen drei Br\u00fchern und den R\u00e4ten das Gedicht vortragen.
- In Kosala liegt Ayodhya, wo Daçaratha herrscht. Beschreibung der Stadt.
   Daçaratha war ein mächtiger und weiser König.

<sup>1)</sup> Es ist nämlich eine Vipulästrophe.

Beschreibung der Bevölkerung von Ayodhya. 7. Der König hutte 8 Rüte (amátya): Dhrishti, Jayanta, Vijaya, Surashira, Rāshiravardhana, Akopa, Dharmapāla und Sunantra; 2 ritvij: Vasishiha und Vāmadeva; und andere Minister, nümlich Suyajua, Jābāli, Kāçyapa, Gantama, Mārkapdeya, Kātyāyana. Beschreibung derseiben.

- S. Da der K\u00fcnig keinen Sohn hatte, beschloss er das P\u00ederdeop\u00eder darzubringen. Er giebt seinen R\u00e4ten den Au\u00fcrag, alles zu diesem Zwecke u\u00fctige herzubichten.
- 9. Der Wagenlenker (Sumantra) sagt dem König, dass Sanatkumāra einst erzāhit habe, Vlbhāṇḍaka, Kāçyapa's Sohu, wārde einen Sohu Rishyaçringa haben, der in strenger Kouschheit, olme von Weiber etwas zu erfahren, aufwachsen würde. Nun würde Romapada, König von Anga, durch ein Vergeben bewirken, dass es in selnem Lande nicht reguen werde. Seine Rate würden ihm zur Abwendung dieses Unbeils raten, Rishyngringa berbeizuführen und mit seiner Tochter Chuth zu vermithten. Da sie sich fürchten, den Munt selbst berbeizuführen, bringen sie ihn durch List herbei. 10. Sumantra erzählt, duss Romapida auf Rat seines Purohita Hetären abgeschiekt habe. Diese hätten den weiberunkundigen Rishyaçringa in scher Einsiedelei während seines Vators Abwesenheit besucht, und seien von ihm als Rishi bewirtet worden. Sie hitten ihn umarmt und ihn Süssigkeiten als Früchte ihrer Einstedelei gegeben. Andern Tags sei er dahin gegangen, wo er die Frauen zuerst geschen habe, und sei von ihnen weggeführt worden, wormt sofort reichlicher Regen gefallen sel. Romapada habe dem Rishyaçrlugu selne Tochter Chuth vermählt. 11. Sumantra führt fort: Sanatkumara habe dann weiter prophezeit, dass Daçaratha, mit dem König der Augu befreundet, ihn bitten werde, dass er ihm, dem Kinderlosen, den Rishyngringa samt Gemahlin zur Leitung seines Opfers abtreten möge. Das werde geschehen und Dagaratha werde 4 Söhne bekommen. - Dagaratha geht auf Sumantra's Rat mit grossem Gefolge zum König von Anga, welcher Rishyaerluga und Canta mit ihm zichen iässt. Dem Rishyagringa wird ein felerlicher Empfang in Ayodhya bereitet.
  - 12. (Im Ganzen chie Wlederholang von 8.)
- 13. Nuch einem Jahre lüsst Vasishilia unt Daçaratha's Befehl alles zur Aufnahme der Gliste und Teilnehmer am Opfer herrichten. Dann beauftragt er Sumantra die Gliste einzuladen: Janaka, König von Mithila, den König von Kâçi, den der Kekaya mit seinem Sohne, Romapāda mit seinem Sohne, Bhānumat, König der Kosala (fehlt in T und B), den König von Magadim, und die befreundeten Könige vleier anderer Länder. Nachdem die Vorbereitungen nusgeführt, die Gäste angekommen und bewirtet waren, geht der König auf den Opferplatz, und das Opfer beginnt. 14. Als das Jahr zu Ende und das Pferd zurückgekehrt war, wurde das Opfer dargebracht unter Rishyagrluga's

Leitung. Ausführliche Beschreibung des ganzen Hergangs. Die dakshina wird verteilt und Rishyacringa verkündet, dass der König vier Söhne bekommen werde. 15. Er bringt nun für den König die puteiya ishti dar.

Zu jener Zelt bekingen sich die Götter bei Brahmm über Ravapa, dem er die Gabe der Unverletzlichkeit verliehen hatte. Brahman prwiedert, dass Ravapa durch einen Meuschen getötet werden könne. Die Götter bitten nun Vishqu, dass er von Dagaratha's drei Gemahilmuen sich als dessen vier Söhne solle geldiren lassen, um Ravapa zu töten. Vishqu willigt ein. 16. Vishqu fragt die Götter wie er ihnen helfen solle. Sie erzätiden ihm, dass Ravapa infolge der Gunst Brahman's nur durch einen Meuschen getötet werden könne, und bitten ihn deshalb Meusch zu werden. Vishqu wählt sich Dagaratha zum Vater.

Withrend letzterer din putriyd izhti alduit, kommt Vishuu als eln göttliches Wesen im Opferfeuer zum Vorscheln mit einem Gefüsse in der Hand, dessen Induit Dagaratha seinen Gemahlinnen zu trinken geben solle. Dieser verteilt den Trunk so, dass Kanszdyń ½, Sumitra ¾, und Kalkeyi ½, bekommen. (Aber anders in 18.)

- 17. Brahman fordert die Götter auf, mit Nymphen und andern weibliehen Genien die Affen, die zukünftigen Genossen Rüma's, zu erzeugen. Durch sein Gähnen war schon Jämbavat, der Birenkönig, entstanden. Indra zeugt Välin, Sürya den Sugriya, Brihnspati den Tara, Kubera den Gandhamahana, Viçyakarman den Nala, Pavaka den Nila, die Açvinen den Mainda und Dvivida, Varuna den Sushena, Parjanya den Çarabha, Maruta den Hammat, und undere Gottheiten die übrigen Affen. Die Affen wohnen auf Gebirgen und Välin ist ühr König.
- 18. Nachdem das Opfer vollendet und die G\u00e4ste gegangen waren, geharen die drei Frauen Daçaratha's vier S\u00f6hne, denen Vasish\u00e4ha die Namen Rama (Kausaly\u00e4s's Sohn), Bharata (Kaikeyl's S.), Lakshmana und Cutrughna (Sumitra's S\u00e4hne) gab. Von diesen waren R. und L., Bh. und C. nuzertrennliche Freunde.

Als sie herangewachsen waren, wünschte Daçaratha sie zu vermühlen. Da liess sich einst Viçvândtra, des Gädhi Sohn, melden. D. geht ihm entgegen und empfängt ihn feberlich, wie sich 's gebührt. Dann in den Palast zurückgekehrt, fragt er, weichen Winnsch er ihn erfüllen könne. 19. Viçvândtra sagt, dass die beiden Rākshasa, Subāhu und Marira, huner sein Opfer störten; er bittet daher, dass hun Rāma belgegeben werden möge, der die Dämonen besiegen würde. Der König ist ganz niedergeschlagen ob dieser Bitte. 20. R. sei noch nicht 16 Jahre alt, er selbst wolle nit seinem Reere ihn helfen, oder den Rāma begleiten. Wer dem jene Rākshasa seien? Als er hört, dass sie von Rāvapa bezuftragt seien, wird er ganz mutles und verweigert dem Heiligen Rāma. 21. Darauf gerit Viçvândtra h Zorn und Vasishipta rät dem König, Rāma ziehen zu lassen; denn derselbe könne nicht von

den Dilmonen getötet werden. Zudem besitze Vigvâmitra wunderbare Waffen, die die Sölme Krigaçva's mit Jaya und Suprubha, den Töchtern Daksha's, seien. 22. Da ruft Dagaratha den Rama und Lakshmann herbei.

Die Belden begleiten Vlevämitra. Als sie au das südliche Ufer der Sarayû kommen, gleht Vlevämitra dem Räum die beiden Zanber; die bald und aibuld. 23. Am nächsten Morgen wandern sie welter und gelangen zum Zusammenfluss von Sarayû und Gaugd. Dort ist eine Einsiedelei. Als dort Çivn einst Busse gethan habe, habe Amor sieh an ihn gewagt. Da habe fim Çivn verbraunt, weshulh Amor Auanga und jouer Ort Auga genannt werde 1). In der Elusiedelei sind Çiva's (Rudra's) Schüler. Sie nahmen die Gäste freundlich auf.

24. Am andern Morgon setzen sie füber den Ganges und sehen am südilehen Ufer einen furchtbaren Wald. Viçvâmitra erzithit, dass östlich die Malada und Karfisha wohnten. Als Indra wegen der Ermordung Vritra's mit der Slinde des Bruhmanenmordes behaftet gewesen sel, hitten ihn, den schnutzigen und hungrigen, die Rishi an jener Stelle gereinigt, und zum Andenken seien jene beiden Landschaften unch ludra's Schuntz mala und Hunger karasha wie gesagt, benannt worden. ihre frühere Blüte habe die Yaksht Tataka, die Gemahlin Sunda's und Mutter Marica's, vernichtet. Die hause jetzt in dem Walde. Râma solle sie töten. 25. Tâţakā, cinzigo Tochter Saketa's, habe nach lhres Mannes Todo mit ihrem Sohne Mariea den Agastyn augrelfen wollen. Agastya babe den Mârica zur Strafe in einen Rûksbasa mid sle in eine schenssliche Menschenfresserin verwandelt. Ränn solle kein Bedenken tragen, sie zu töten, da sie ausserhalb des Rechtes stehe. So habe Indra die Mauthara, Viroconea's Tochter; Vishau die Geunddin Bhrigu's und Mutter Kavya's getötet zum Helle der Menschen. 26. R. sagt zu und ergreift seinen Bogen. Taţaka lu ihrer scheusslichen Gestalt kommt herbei. R. will sie nur verstümmeln und verjagen. Da sie aber mit ihren Zauberkünsten kämpft, sieh unsichtbar macht etc., so rat Viçvamitra dem 11., sle zu töten. R. thut es. Die Götter erschelnen. ihn zu loben, und tragen Viçvâmitra auf, dass er R. die göttlichen Waffen gebe. 27. Am andern Morgen übergiebt ihm Viçvamitra Waffen, die den R. verehren. 28. Viçvâmitra glebt ilan noch amlere Waffen; R. entlisst dieselben. Weltergebend sehen sie einen Wald, über den er Viçvâmitra um Auskuuft bittet.

29. Vor dem V\u00e4nnan\u00e4vat\u00e4ra, erz\u00e4hlt dieser, habe dort Vish\u00fan Busse gethan. Zu jeuer Zeit f\u00e4lerte Bali, der Sohn Virocana's, die Herrschaft \u00e4ber die Drefwelt. Als er ein grosses Opfer vollzog, baten

Hierunch erstreckte sich Anga weiter nach Westen als später, wenn es die jetzigen Distrikte Mongarh und Bhagalpur umfasste.

die Götter den Vishnu, Zwerggestalt auzunehmen und den Bali um eine solche Gabo auxugelien, die den Göttern Ruhe verschaffen würde. Dumals latte Kaçyapa und Aditi ein langes Gelübde vollendet und zum Schluss Vishnu gepriesen, der Kacyapa eine Blite gewährt. Derselbe bittet ihn, dass er als sein Sohn und jüngerer Bruder Indra's geboren werde. Er solle im Siddhaçrama weilen und den Göttern beistehen. Das geschicht und in Zwerggestalt blitot er Ball um 8 Schritte, erlangt so die Weltherrschaft, die er Indra übergieht. Er, Viçvamitra, lebe jetzt in dessen Einsiedelei, dort aber stärten Råkshasa seine Opfor. Er mit R. und L. geht in die Einstedelel und wird von den Muni ehrfarchtsvoll begrüsst. Viçvâmitra unterzieht sich auf R.'s Bitte der Weihe zum Opfer. 30. Am andern Morgen fragt R., wie lange er das Opfer schützen milsec. Die Muni antworten: 6 Tage lang. Am sechsten Tage leuchteta plötzlich die Opferstätte in hellem Lichte. Da kommen die beiden Rakshasa mit einer grossen Schaur durch die Luft herbeigeeilt. R. schleudert den Mårica mit einem Pfeile lus Meer 1), die übrigen Råkshasa vernichtet er. Grosse Freude der Muni.

- 31. Am andern Morgen sagt Viçvâmitra, dass Janaka, König von Mithilâ, ein Opfer felere; zu dem wollten sie hingehen. Dort würde R. auch den von den Göttern dem Janaka geschenkten Bogen sehen, den bisher kein Fürst zu spannen vermocht habe. Von den Rishl begleitet wandern sie nach Norden und kommen an der Conà an. Viçvâmitra erzählt die Geschichte des Landes.
- 32. Kuça, des Brahman Sohn, hatte mit Valdarlihl vier Söhne: Kuçâmba, Kuçanābba, Asûrtarajas und Vusu; diese gründeten auf Kuça's Geheiss vier Städte: Kançambi, Mahodaya, Dharmaranya und Girivraja. Dieses Land mit der Mågadid (Qous) und den fi Bergen gehört dem Vasu, Kuçumabha hatte mit Ghritaet 100 Töchter. Als diese einst im Lustinine spielten, machte Vayu limen einen Antrag, den sie aber steiz zurfickweisen. Da fithrt Våyn in sie und bricht ihren Körper. buckelige Mädchen kehren sie zu farem Vater zurück. 33. Kuçanabha trüstet seine Tüchter und beschliesst, sie zu verhelraten. Nun gab es einen Büsser Culi, den die Gandharvin Somada, Urmila's Tochter, bediente. Sie erbat sich von flun einen Sohn, und gebar den Brahmadatta. Dieser gründete die Stadt Kampilya. Kuçanabha vermählte seine Töchter mit Brahmadatta. Als derselbe deren Hände berührte, wurden sie wieder schlauk wie zuvor. 34. Kuçanâlılın bekam cinen Sohn, Gådhi, der Vigyamitra's Vater ist. Vigyamitra's filtere Schwester ist Satyavati die den Ricika helratete und bei lebendigem Leibe gen Himmel fuhr, woher sie als Finss Kauciki zur Erda hinalistieg. Nach

<sup>1)</sup> vgl. III 38.

dieser Erzählung begeben sich Alie zur Ruhe. 35. Am andern Morgen ziehen sie weiter und gelangen an die Ganga.

Viçvâmitra erzühlt, dass Himavat mit Mena, der Tochter Meru's, zwel Töchter gehabt habe, die Ganga, welche die Götter freiten und lu den Himmel nahmen, und Uma, die Gva's Gemabila wurde. 36. Nach filrer Hochseit liftten Civa und Uma 100 Jahre sich der Liebe ergeben; zuletzt hütten die Götter gefürchtet, dass die Welt das aus dieser Vereinigung entspringende Wesen nicht aushalten könnte, und hatten daher Civa gebeten, den Samen an sich zu halten. Das that er, aber den schon in Erregning geratenen Samen ergoss er über die Erde. Auf Bitten der Götter drang Agni, vom Vava begleitet, in diesen Samon. So enistand der gvetaparvata und das Röhricht garavaya, wo spitter Karttikeya geboren wurde. Uma flucht, dass die Frauen der Götter und die Erde kinderlos bleiben soliten. Darauf thut Clva und Uma auf dem Himavat Busse. 37. Die Götter baten Brahman, dass er ihnen zu einem Heerführer helfen solle; denn Çiva sei jetzt wegen seiner Busse muzuglinglich. Brahman trägt dem Agni auf, den Samen Civa's in die Ganga zu ergiessen. So geschah es. Was von dem Samen danaben filesst, wird zu Gold und andern Metallen; die Frucht selbst wird zum Kumara, den die Götter den 6 Krittika zur Ernährung übergeben. Danach wird er Karttikeya genannt. Er trank ihre Milch gleichzeitig, iudem er 6 Köpfe bekam (Shadanana). Skanda heisst er, weil der Same fortsprang (skamam).

38. Viçvâmitra erzühlt weiter: Sagara, König von Avodhya, hatte 2 Franch: Keçini, Tochter des Vidarbhakönigs, und Sumati, Tochter Arishtanemi's (Kaçyapa's), Schwester Suparpa's. Um Nachkommenschaft zu erlangen, thut er Busse am Bhyiguprasravana. Endlich erscheint Bhrigu und verleiht der einen Frau einen Stammhalter, der andern 60000 Söhne. Keelni wählt sich den Stummhalter und gebiert Asamanja, Sumati wählte die 60 000 Sähne und gebiert einen Kürbis, In dessen Innern 60000 Männlein sich fanden, die von Ammen In Flaschen mit Glice aufgezogen wurden, bis sie zu grossen Jünglingen herangewachsen waren. Asamanja wurde, well er zu seinem Vergnügen Kinder in der Sarayû versäufte, von seinem Vater verbaunt 1). Asamanja's Solm Amenmat aber erfrente sich grosser Popularität. 39. Sagara felert ein Pferdeopfer und Amgumat hiltet das Es wird aber von Indra in Gestalt eines Rakshasa geraubt. Darauf schickt Sagara seine 60000 Söhne aus, um das Pferd zu auchen. Sie durchgraben die Erde und töten jedes Wesen, das ihnen dabei begegnet. Die Götter beschweren sich darob bei Brahman. 40. Dieser

<sup>1)</sup> cf. H 36.

tröstet die Götter: Vishun (Vasudeva) würde die Gestalt Kapila's anuchmen und die Sagariden mit dem Fener seines Zornes verbrennen. -Die Sagariden kehren zurück und tellen das Fehlschlagen Ihres Unternehmens lirem Vater mit. Dieser schickt sie erzürnt aufs Neue aus. Sie graben weiter, bis sie zu den vier Weitelephaulen kommen, nämlich Virûpāksha O, Mahādpadma S, Saumanara W, Bhadra N. Im NO stossen sle auf Kapila, in dessen Nähe das Opferpferd weldet. Sie schmithen Kapila und stürzen sich auf Ihn. Er aber verwandelt sie in einen Aschenhaufen. 41. Als die Sagariden nicht hehnkehrten, wird Ameumat ron Sagara ausgesandt, sie und das Opferpferd zu suchen. Er kommt zuletzt an die Stelle, wo die Asche der Saragiden liegt, und will thuen die Wasserspeude darbringen. Da erscheint Suparpa und sagt ihm, er solle die Asche mit dem Wasser der Ganga, die im Himmel weile, bespreugen. Amenmat kehrt mit dem Pferde zu Sagara zurfick, der das Opfer vollendet. Ohne die Ganga herbeigeführt zu haben, stirbt Sagara nach einem Leben von 30000 Jahren. 42. Amenmat fibergab nach einiger Zeit die Herrschaft dem Dilipa und that Busse auf dem Himālaya bls zu selnem Ende. Auch Dilipa wusste ulcht die Ganga herbeizuführen. Nach demen Tode gelangte Biagiratha zur Reglerung. Er that Busse auf dem Gokarpa, bis Brahman ihm seinen Wunsch gewährte mit dem Bemerken, dass Civa die Ganga auffangen müsse, weil die Erde die Wucht ihres Falles uicht aushalten köune. 43. Çiva zeigte sich dem Bliagfratha nach einem welteren Jahre von Bussübungen geneigt und versprach ihm, die Ganga mit seinem Haupte aufzufaugen. Diese weilte ihn aber mit ihrer Wucht in die Unterwelt schlagen; doch Çiva liess sie zur Strafe lange Jahre lu seinen Haarflechten umber irren, bis ihn Bhagfratha's Busse bewog, die Ganga in 7 Strömen zur Erde hinabzulassen. Der südliche Strom ist die Irdische Ganga. Götter und Rishl kamen herbel, um das wunderbare Schauspiel ihres Herabsturzes anzusehou und sich in ihren Fluten von Slinden zu reinigen. Die Gauga folgte immer Bhagiratha's Wagen, bis sle an die Opferstitte Jahnn's kam. Dieser Heilige verschluckte die Gaugh, doch entliess er sie wieder auf Bitten der Götter durch seine Ohren, wenn sie als seine Tochter gelten solle. Bhagiratha führt die Ganga weiter bis in die Unterwelt, wo sie die Asche der Sagariden benetzt. 44. Als Bingiratha die Ascho der Sagariden besprengte, erschion Brahman und beiobte ihn wegen seiner grossen That (Qravapaphala).

45. Am andern Morgen setzen sie über die Ganga und sehen die Stalt Viçala. Auf Bitten Rama's erzitält Viçvamitra die Geschichte des Landes. Im Kritayuga quiriten die Sühne der Diti und der Aditi zur Gewinnung des Amrita den Ocean, wobei der Berg Mandara als Quiristock und Vasuki als Quirisell diente. Durch das von der Schlange

ausgespiene Gift entstand das Hülähala, das ille Dreiweit zu verbrennen drohte. Doch auf Ersuchen Vishau's nahm es Çiva in sich auf. Bei weiterem Quirlen sauk der Mandara in die Unterwelt, aber Vishau in Gestalt einer Schildkröte nahm ihn auf seinen Rücken; er selbst aber quirlte in Menschengestalt. Da entstanden der Dhanvantari, die Apsarasen, weiche die Söhne Aditi's sich erkoren, Uccalheravas, Kaustubha, and zuletzt das Amrita. Dessentwegen entbraunte ein Kampf zwischen den Göttern und Asuren, in dem die Götter siegten. Vishau aber raubte das Amrita.

46. Als die Söhne der Diti getötet waren, bittet dieselbe ihren Gatteu Kaçyapa, des Mariel Sohn, um einen Sohn, der Indra töten würde. Derselbe bewilligte ihr, dass sie einen solchen erhalten würde nach 1000 Jahren, wenn sie alsdaum rein sein werde. Sie bringt die Zeit mit Askee zu, bei der Indra sie bedient. Sie verspricht ihm, dass ihr Sohn ihm ein treuer Bruder sein werde. Als mm die tausend Jahre bis auf 10 vorüber waren, schlief Diti einstnal mit den Füssen zu Häupten. Als Indra sie also unrein schlafen sab, drang er in ihren Leib ein und zerschnitt ihre Leibesfrucht in 7 Teile. Dann kam er wieder hervor und bat Diti um Entschuldigung. 47. Diti bittet Indra, dass lire 7fach gespaltete Leibesfrucht zu den 7 Märnta werden sollte (da Indra ihr bei der Zerteilung må rudas zugerufen batte). Indra bewilligt es.

Hier habe früher Indra gewohnt, und Viçâla, Sohn Ikshvâku's mit Alambushâ, habe dort Viçâla gegründet. Viçâla zeugte Hemacandra, H. den Sucandra, S. den Dhûmrâçva, Dh. den Srinjaya, S. den Sahadeva, S. den Kuçâçva, K. den Somadatta, S. den Kâkutstha, dessen Sohn Sumati herrscht jetzt in Viçâla. Derselbe kommt dem Viçvâmitra entgegen, ihn zu begrüssen. 48. Nachdem Sumati von Viçvâmitra erfahren hatte, wer dessen beide jugendliche Begleiter sind, hegrüsste er sie als soine Göste.

Am andern Morgen brechen sie auf und sehen Mithilâ. In einem vorstädtischen Parke ist eine verlassene Einsiedelei, über die Viçvâmitra folgendes erzählt. Hier lebte vor Zelten Gantama. Elustmals kam Indra als Muni verkleidet dorthin und beging mit Gantama's Gattin Alislyâ Ehebruch. Darilber kam Gautama und fluchte Indra, dass er entimanut sein solle, und der Ahalyâ, dass sie bis zu Rāma's Ankunft in der Ehseidelei als Büsserin ichen sollte. 49. Anf Indra's Bitten setzten ihm die Götter die Hoden eines Widder ein, weshalb Indra meshanrishena heiset. Räma geht in die Einsiedelei und begrüsst die Ahaiya, die ihre frühere Gestalt wieder erhält und mit Gautama vereinigt wird.

50. Dann gehen sie weiter und nehmen Wohnsitz auf dem Opferplatze Janaka's. Dieser kommt mit seinem Hauspriester Çatananda und begrüsst die Gäste. Viçvamitra erklärt ihm, wer Rama und Lakshmapa sind, und weshalh sie gekommen selen. 51. Çatânanda, Gautama's Soim, erzühlt Viçvâmitra's Geschichte.

Vicyamitra war zuerst ein mächtiger König. Einst kam er mit seinem Heere zu Vasishtha's Elusiedelei. 52. Nach der üblichen Begriksung und Bewirtung verspricht Vasishtha dem Vievamitra noch eine reichlichere Beköstigung. Er ruft seine Kuh herbei und trägt ihr auf. das Heer mit allem zu versorgen. 53. Als das Heer und Alle auf das Üppigste bewirtet waren, bletet Vlevamitra dem Vasishtha tausende von Kühen, unermessliche Schätze für seine Kuh, auf die er als Köulg ein Recht zu haben glaubt. Vaslshiha aber beharrt bei seiner Welgernng. 54. Die Kuh wird von Vievamitra's Leuten fortgeschleppt. Sie ficht Vasishtha an, sie an schützen, und bringt Krieger hervor, erst Pahlava, die Vicyamitra's Heer vernichten, dann Caka und Yavana. Doch alle vernightet Vicvamitra. 55. Die Kuh bringt neue Truppen hervor: Kamboja, Varvara, Caka, Yavana, Mieccha, Havita und Kirata, die Vicvamitra's Heer beklumpfen, aber von Vievamitra's 100 Söhnen vernichtet werden. Doch Vasishtha verwandelt diese in Asche. Nach dieser Niederlage übergiebt Viçvâmitra die Herrschaft einem Sohne und thut Busse auf dem Himalaya. Dort erscheint ihm Çiva und verleiht ihm auf seine Bitte die vollständige Kriegswissenschaft und alle göttlichen Waffen. Mit diesen verwitstet er Vasishtha's Einsiedelei und verjagt dessen Schitler. Da stellt sich ihm Vasishtha selbst entgegen. 56. Vievamitra schleudert seine Waffen gegen Vasishtha, doch dieser flingt alle, selbst die furchtbare Brahma-Waffe, mit seinem Brahmastabe auf. Vievamitra erkennt die höhere Macht der Brahmanen über die der Kshatriya an und beschliesst, durch Busse erstere zu erlaugen. 57. Vievamitra geht mit seiner Gemahlin nach dem Süden und thut Busse; es werden ihm Söhne geboren: Havishpanda, Madhushpanda 1) Dridhauetra, Maharatha. Nach tausendjähriger Busse erscheint ihm Brahman und verkündet ihn, dass er sich die Würde und Macht eines Rajarshi errungen habe. Vicvamitra ist damit nicht zufrieden.

Um diese Zeit wünschte der Ikshväkulde Tricanku lebendigen Leibes in den Himmel zu gelangen, und zwar durch ein Opfer. Er wendet sich darum an den im Süden weilenden Vasishtha, der ihn aber abweist. Nun richtet er an Vasishtha's Sähne dieselbe Bitte. 58. Doch auch diese weisen ihn ab, und als er sagte, er würde von nun an einen andern Berater nehmen, finchen sie ihm, dass er Candala werden solle. Der Finch erfülit sich, und der König wird von Allen verlassen. Er wendet sich nun an Vicyamitra, damit dieser für ihm das Opfer vollziehe. 59. Vicyamitra sagt zu und schiekt seine Söhne, um alle Rishi zum

Die südindischen Ausgaben haben Harlshyanda und Madhushyanda.

Opfer zu entbleten. Nur Mahodaya und die Vasishihlden weigern sich zu kommen. Drum flucht Vievämitra, dass sie durch 700 Generationen Leichenräuber: Mushika (nach dem Comm.: dembå), und Mahodaya ein Nishäda worden soliten. 60. Vievämitra erklärt den versammelten Rishi den Zweck des Opfers, das alsdann vollzegen wird. Da die Gütter nicht auf Vlevämitra's Gehelss kommen, erhebt er aus eigener Kraft Triçanku in den Hhmnei. Aber ludra stürzt ihn von dert kopfwärts inhab. Vlevämitra hemmt den Faii, und Triçanku schwebt so am südlichen Himnei; um ihn herum schafft Vievämitra Sterne und Sternbilder, die ihm folgen. So hat er sein Wort eingelöst.

- 61. Darauf zieht Viçvamitra nach dem Westen und thut in Pushkara schwere Busse. Um diese Zeit brachte der Ikshväkulde Ambarisha ein Opfer. Indra ranht das Opfertier, worauf der Priester dem König aufträgt, an des Tieres Stelle einem Menschen zu substituiren. Ambarisha durchsucht das ganze Land, bis er auf dem Bhrigutunga dem Muni Rictka mit schuer Familie autrifft. Diesem bietet er 1000 Külhe für einem Sohn. Da der Vater dem ältestem Sohn, die Mutter den jüngsten (Çunaka) nicht hergeben will, so erbietet sich der mittlere, Çunahçepa, und geht mit dem Könige fort. 62. Sie kehren bei Viçvämitra ein. Diesem bittet Çunahçepa, ihm zu helfen. Viçvämitra fordert seine Söhne Madhuechanda etc. auf, für Çunahçepa einzutreten. Doch diese weigern sich, und ihr Vater belegt sie mit demselben Fluche wie die Vasishthiden. Dem Çunahçepa aber giebt er zwei gatha, die ihn belm Opfer vor dem Tode bewahren. So wird Ambartshu's Opfer vollendet.
- 63. Brahman verleiht dem Vicvamitra nach 1000 inhriger Busse dle Würde eines Rishi. Da kommt einst Menaka, um zu bailen. VicvAmitra lebt mit ihr 10 Jahre, die ihm wie ein Tag vergehn. Beschämt über seine Verirrung, entlässt er die Menaka und büsst weitere 1000 Jahre an der Kauciki. Da verleiht ihm Brahman die Würde eines Maharshi. Zum Brahmarshi sei er noch nicht relf, weil er noch nicht seine Sinne vollständig im Zaume halte. Nun thut Viçvamltra sohr schwere Busse. Geängstigt wenden sich die Göner von Rambha. 64. Da sie sich vor dem Büsser fürchtet, versoricht Indra, mit Kandarpa ihr zu helfen. VievAmitra's Aufmerksamkelt richtet sieh auch auf sie, er durchschaut abor gleich Indra's Absicht und flucht der Rambha, dass sie 10000 Jahre zu einem Felsen werden solle. Dann aber unterzieht er sich den härtesten Kastelungen, um auch den Zorn zu überwinden. 65. Viçvamitra geht nach dem Osten und büsst stillschweigend. Nach 1000 Jahren begann er wieder zu essen. Da kam Indra als Brahmane und bat ihn um die bereitete Speise. Er gab sie ohne sein Stillschweigen zu unterbrechen, und er büsste weitere 1000 Jahre ohne zu atmen. Gelingstigt veranlassen die Götter Brahman, ihm seinen Wunsch zu gewähren. Auch Vasishtha erkennt ihn als Brahmarshi an.

Als Cathnanda seine Erzählung beendet hatte, preist Janaka Viev. und ladt ihn zu sich ein. Dann entfernt er sich mit seinem Gefolge. 66. Am andern Morgen bittet Vlevamitra den Janaka, dem R. und L. den berühnten Bogen zu zeigen. Janaka erzählt, dass Civn denselben seinem Ahn Devarata, Nimi's Sohn, gogeben habe. Als nun beim Pfügen die Sita aus der Erde hervorgekommen sei und er dieselbe als Tochter augenommen habe, habe er beschlossen, sie nur demjenigen zu geben, der den Bogen zu spannen vermöchte. Die Könige, die um Sita freiten, hatten es nicht gekonnt. Ärgerlich darüber hatten sie Mithila belagert; er aber habe sie mit einem ihm von den Göttern verlichenen Heere zuletzt in die Flucht geschlagen. 67. Auf Vigvamitra's Bitte illsst Janaka den Bogen herbelholen. Er wird auf einem achträdrigen Wagen von 150 Manuern herbelgeschafft. Rama hebt, spanut und zerbricht den Bogen unter furchtbarem Krachen, bei dem die Zuschauer umfallen. Janaka verspricht Sità dem Rama und sendet Boten zu Daçaratha, damit er zur Hochzelt komme. 68. Die Boten berichten dem D., was vorgefallen, worauf dieser mit seinem Minister beschliesst, der Elnladung Folge zu geben. 69. D. bricht mit Vasishtha und den übrigen Räten auf und wird von dem erfreuten Janaka feierlich empfangen. 70. Janaka lisst seinen Bruder Kuçadhvaja aus Sankaçya an der Ikshumat! 1) herbeiholen. Beide lassen Daçaratha mit den Scinigen kommen.

Da giebt Vasishtha den Stammbaum Daçaratha'sı 1. Brahman, 2. Marici, 3. Kaçyapa, 4. Vivasvat, 5. Manu, 6. İkshvâku (erster Könlg von Ayodhya), 7. Kukshi, 8. Vikukshi, 9. Bāṇa, 10. Anaranya, 11. Prithu, 12. Triçanku, 13. Dhundhumara, 14. Yuvanaçva, 15. Mandhatri, 16. Susandhi, 17. Dhravasandhi und Prasenajit. Dhravasandhi's Sohn war 18. Bharata Yajusvin, 19. Asita (dessen Feinde die Hahaya, Talajungha und Çaçabindu waren, die ihn mit seinen 2 Frauen nach dem Himāinya vertrieben. Die eine Frau gab der andern [Kâlindi] Gift, um ihre Frucht zu töten. Sie gebar den) 20. Sagara, 21. Asamanja, 22. Amgumat, 23. Dilipa, 24. Bhagiratha, 25. Kakutstha, 26. Raghu, 27. Kalmāshapāda, 28. Çankhapa, 29. Sudarçana, 30. Agnivarņa, 31. Çighraga, 32. Maru, 33. Praçuçruka, 34. Ambarisha, 35. Nahusha, 36. Yayati, 37. Nabhāga, 38. Aja, 39. Daçaratha, 40. Rāma und Lakshmapa.

Janaka giebt seinen Stammbaum: 1. Nini, 2. Mithi, 3. Janaka,
 Udávasu, 5. Nandivardhana, 6. Suketu, 7. Devarata, 8. Brihadratha,
 9. Mahāvira, 10. Sudhriti, 11. Dhrishtaketu, 12. Haryaçva, 13. Maru, 14.
 Prathidhaka, 15. Kirtiratha, 16. Devamidha, 17. Vibudha, 18. Mahidhraka,
 19. Kirtirata, 20. Mahāromau, 21. Svarparomau, 22. Hrasvaromau,
 Janaka und Kucadhvaja. Den letsteren habe er lu Sankāçya als König

Yon diesem Flusso scheint die In II 68, 17 genannte Itsalumati verschieden zu sein, da sie westlich von Kurujängnia zu suchen ist, wenn anders die dort beschriebene Reiseroute richtig überliefert ist.

eingesetzt, nachdem der König dieser Stadt, Sudhanvun, ihn augegriffen habe, aber unterlegen sel.

Er gebe Sità dem Rama, Érmilá dem Lakshmana. 72. Viçvâmitra wirbt um die beiden Töchter Kuçadhvaja's für Bharata uml Çatrughna. Die Vorbereitungen für die Hochzeit werden getroffen. 73.
Am Hochzeitstage langt Yudhâjit, Sohn des Künigs der Keknya an, nachdem er vergeblich in Ayodhyà gewesen war, um seinen Schwestersohn
Bharata zu sehen. Die Hochzeit findet unter den vorgeschriebenen Coremonien statt. Rama heiratet Sità, Lukshnana Érmilá, Bharata Mandavyå, Çatrughna Çrutakirti. 74. Viçvâmitra vernbschiedet sich, uml
Daçaratha, reichlich von Janaka beschenkt, brieht nitt seinen Söhnen
nach Ayodhyà auf.

Unterwegs stellen sich erschreckliche Vorzeichen ein. Da kommt Rama Jamadagnya mit seinem Beile und seinem Pfeile. Die erschreckenen Rishl empfangen ihn nach Gebühr und Vorschrift. 75. Januadagnya fordert Rama auf, seinen Bogen zu spannen und dann mit ihm einen Zweikampf zu bestehen. Vergeblich hittet Daçaratha ihn, schien Sohn zu schonen: er habe ja seinen Zorn gegen die Kshatriya aufgegeben und Indra gelobt, Frieden zu halten. Jamadagnya beschtet ihn nicht, sondern wendet sich au Rama: den Bogen Civa's habe Rama zerbrochen, er aber hesitze Vishau's Bogen, der nach einem Wettkampfe zwischen beiden Göttern als der stärkere gelte. Vishpu habe denselben seinem Grossvater Devarata gegeben, und der dem Jamadagni. Als letzterer die Waffen abgelegt habe, habe Arjuna ihn getötet. Darum habe er öfters die Geschlechter der Kshatriya vernichtet und die Erde dem Kaçvapa gegeben. Er komme jetzt, nachdem er gehört habe, dass Rama den Bogen Civa's zerbrochen habe. 76. Rama spannt Vishau's Bogen und legt den Pfeil auf. Er glebt dem besiegten Gegner die Wahl, ob er ihm die errungenen himmlischen Gefilde oder sein Vermögen, überall bin zu gehen, mit dem Schusse ranben solle. Jamadagnya sagt, dass ihm Kaçyapa versagt habe, auf der Erde zu wohnen; drum möge or ihm sein Vermögen lassen, überalt hin zu gehen. Er werde sich nach dem Mahendra begehen. Ranna schlesst den Pfeil ab und vernichtet die Weiten, die Jamadagnya sich errungen hatte.

77. Nach Jänadagnya's Weggang erholt sich Daçaratha von seinem Schrecken und setzt mit seinem Heere den Marsch fort. Er zicht in seine festlich geschmückte Hanptstadt ein, wo seine Frauen die Schwiegertöchter frenndlich aufnehmen.

Nuch einiger Zeit lässt er Bhurntu und Çatrughna mit Yndhäjit zu dessen Vater abziehen. Räma lehte viele Jahre mit seiner geliehten Sitä und gewann sich die Liebe aller ').

<sup>1)</sup> B hat noch zwei Gesänge: B 79, 1-4 = C 77, 16-18. Daçaratha

# Ayodhya-Kanda.

 Bharata weilte mit Catrughna bei seinem mütterlichen Ohehn Acvanati.

Dacaratha's Lieblingssohn war Rama, der mit alien Vorzügen ausgestattet war. Darum hegte D. den Wunsch, selbst ihn zu seinem Nachfolger weihen zu iassen. Zu dem Zwecke versammelte er die Fürsten und Grossen. 2. Diesen erklärte er, dass er schon in hohem Alter stehend der Ruhe bedürfe; er wolle daher am foigenden Tago Rama weihen lassen. Die Versammeiten nahmen den Vorschlag mit grossem Beifali auf, und ergehen sich, mach dem Grunde ihrer Zustimmung befragt, in Lobpreisungen Rama's. 3. D. dankt ihnen und beauftragt dann Vasishtha und Vaniadeva, alles für die Weihe herzuricisten. Diesen Auftrag insst Vasishtha durch geelgnete Diener ausführen. Als die beiden genannten die Ausführung des Auftrags dem Könige gemeldet hatten, liest dieser durch Sumantra den Rama auf einem Wagon herbeiführen. R. langt an und besteigt den Palast; D. tellt ihm seinen Boschluss mit und ermahnt ihn, weise zu regleren. Darnuf kehrt R. zurück. Seine Freunde aber hatten Kansalya die freudige Botschaft gebracht.

- 4. D. beschloss nach dem Weggang der Bürger, am folgenden Tage die Weihe vorzunehmen, und lässt R. nechnals durch Sumantra herbeiführen. Er tellt ihm seine Absicht mit und sagt ihm, er solle mit Sitä fastend die Nacht auf einem Lager von Darbha-Gras zubringen. R. geht dann zu seiner Mutter, bei der Sitä, Sumitra und Lakshmana sind. Er teilt Sitä den Auftrag seines Vaters mit. Kausalya beglückwünscht ihn, und er front sich, sehn Glück mit Lakshmana teilen zu können.
- 5. Nachdem D. den R. wegen der bevorstehenden Welhe benachrichtigt hatte, trägt er dem Vasishtha auf, Sorge zu tragen, dass
  R. und S. die Nacht fastend verbrächten. V. entiedigt sich seines Auftrages und kehrt durch die freudig erregte Stadt zum Könige zurück.
  6. Nach seinem Fortgang beobachten R. und S. strenge die freumen
  Gebräuche, bis der anbrechende Tag mahnt, sich zum Feste zu rüsten.
  Die Bürger aber schmücken die Strassen und Häuser, und es war von
  Nichts als der bevorstehenden Welhe die Rede.
- Mantharå, eine buckelige Sklavin der Kaikeyf, gewahrte vom Palaste berabblickend den festlichen Schmuck und den Jubel der Stadt.

entblösst Bharata und Çatrugina und giebt linen gute Lehren auf den Weg. Anfuahme in Rajagriha (Girivraja) B 79, 45—48 = C 77, 20—24. B 80 Bharata und Çatrughua werden in den Wissenschaften unterrichtet. Bh. schlekt Boten mit Grüssen und Nachrichten an seine Eltern und Geschwister.

Von der Amme über die Verunlassung dazu beiehrt, eilt sie zur Kaikeyi und bestürint sie mit ranhen Worten und Unglücksverhelssungen; durch Rāma's Einscizung als Mitregent werde sie gäuzlich hei Seite gesetzt. K. abor front sich fiber R's Erhöhung und beichnt Manthard für ihre frone Botschaft mit einem Schmuck. 8. Diese weist ihn aber zurück und stellt der K. nochmals die ihr und den Ihrigen von R. drohenden Gefahren in heftlger Rede vor. K. aber antwortet mit einer Lobeserhebung Rama's, worauf M. lire Befürchtungen wiederholt und amleutet, dass R. in den Wald verbannt und Bharata die Herrschaft erhalten solle. 9. K. nimmt den Vorschlag an und fragt, wie er auszuführen sel. M. sagt, sie wolle es ihr sagen, wenn sie es hören wolle. K. fragt, wie sie es austellen solle, dass Bharata die Herrschaft bekomme. Nun erinnert M. sie daran, dass Dacaratha einst dem Indra im Kampfe gegen den Asura Cambara belgestanden habe, aber dabel verwundet worden sel. Sie, Kalkeyf, habe fim gerettet, und zum Danke imbe er ihr zwei Wilnsche gewährt. Jetzt solle sie deren Einlösung fordern, um R. in die Verbannung zu schieken und threm Sohne die Herrschaft zu siehern. Sie solle sieh in das Schmoltgemach zurückziehen und sieh nicht erwelchen lassen, bis der König seine Zusage ertellt habe. K. überhäuft die Buckelige mit Schmelcheleien und begiebt sich ins Schmoligemach, wo sie ihre Schmucksachen von sich thut und sich auf den biesen Erdboden niederlegt.

10. (1-8 Wiederholung). Als der König ille Welhe Ris angeordnet butte, ging er in Kalkoyf's Wohnung, um ihr selbst die frohe Nachricht zu bringen. Doch traf er sie nicht, wie er erwartet hatte, sondern er erfuhr, dass sie im Schmoligemach welle. Er eilte zu ihr und suchte sie durch Versprechungen zu besäuftigen. 11. Da jässt K. sich felerlich vom Könige die Erfüling liter Bitte beschwören, und indem sie ihn an die ihr früher gewährten zwei Wünsche erinnert, verlangt sie die Krönung Bharata's und vierzehnjährige Verbanuung Rama's. 12. Der König ist ganz niedergeschmettert; nachdem er sich gesammelt, schmäht er K. und ficht sin an, ihm den R. zu lassen. Sie aber wirft ihm vor, er wolle sein Wort brechen; wenn er es thate, würde sie sich das Leben uchmen. Nach diesen Worten antwortet sie dem jammernden Könige nicht mehr. Darauf ergeht sich D. aufs neue in Klagen und Schmähungen: er würde den Weggang R.'s nicht überieben. 13. Unter fortgesetzten Seinnühungen und Klagen bricht die Narht an. D. ficht die Königin um Abänderung ihres Wunsches an, aber vergeblich. 1.1. K. droht sich den Tod zu geben, wenn R. nicht verbannt würde. Da sagt sich D. feierlich von für los,

Unterdessen bricht der Morgen an. Vasishtita kommt mit den zur Weiho nötigen Gegenständen zur Stadt und trifft im Palaste Sumantra, den er zum Könige schickt. Dieser geht in das Gemach des Königs und preist ihn. Doch als der König sich darüber beklagt, weicht er scheu zurück. Kalkevi fordert ihn auf, den R. herbeizubringen. Der König stimmt diesem Befehle bei, worauf Sumantra sich in froher Erwartung entfernt. 15. Am Morgen hatten sich die Vornehmsten der Unterthanen an den Thoren des Palastes versatn-Es war aber alles zur Weihe nötige zusammengebracht werden. Die versammelten Grossen bitten Sumantra, sie bei dem Könige zu melden. Dieser geht also wieder ins Serail, wird aber etwas barsch aufgefordert, R. zu holen. Er geht vergnügt fort und gelangt auf der geschmückten Hamptstrasse durch die freudig erregte Menge zu R.'s prächtigem Palast. 16. Von den Thürstehern angemeldet, tritt er vor Rama und Sità und richtet seinen Auftrag aus. R. verabschiedet sich von S. und wird von ihr unter Glückwünschen bis zur Thüre begleitet. Er bestelgt zusammen mit Lakshnana einen Wagen und führt mit stattlichem Gefolge unter dem Jubel der Menge zu seines Vaters Palast, 17. Den Wagen besteigend filhrt R, auf der festlich geschmückten Strasse unter dem Jubel der Menge zu seines Vaters Wohnung, und 5 Höre durchschreitend, gelangt er in das Serall. 18. Er findet D. mit K. zusammen. Da dieser nur das Wort Rama hervorbringen kann, fragt R. bestürzt die Königin, weshalls sein Vater so verändert sui. Sie sagt, D. habe thr ein Versprechen gegeben, das er jetzt bereue; wenn Rama schwöre, es zu erfüllen, wolle sie es ihm nonnen. R. sagt zu, und K. cromet thin, er solle 14 Jahre in die Verbannung gehen und Bharata anstatt seiner gowellt werden. 19. R. verspricht es und zeigt sich nur darüber betrübt, dass sein Vater ihn nicht anreden will. K. treibt ihn an, sofort sein Versprechen auszuführen. R. geht mit L. fort.

20. Er geht zu seiner Mutter Wohnung und findet sie beim Opfer. Sle begrüsst ihn freudig, er aber verkiindet ihr, wie sich seln Glück gewendet habe. Sie fällt in Ohnmacht, und wieder zu sich gokommen, macht sie ihrer Verzweiflung in Jammern und Klagen Luft. 21. Lakshmana rät, die Sinnestinderung des Vaters nicht zu achten und die Herrschaft seihst gewaltsam an sich zu reissen. Kausalya stimmt ihm bei und droht mit dharnd. R. aber erklärt den Gehorsam gegen seinen Vater als seine höchste Pflicht und ermahnt L., rocht zu handeln. Seine Mutter bittet er, ihm die Erfüllung seiner Pflicht zu erleichtern. (v 52-64 führen dieselben Gedanken in anderer Form nochmals aus). 22. R. sagt, er wolle der Kaikeyf keinen Kummer bereiten. Ihr Entschluss sei ihr vom Schicksal eingegeben. Dem Schicksal müsse man sich fügen; er ergithe sich gern etc. 23. I. bekümpft R.'s Ansicht; er werde ihm zu seinem Rechte verhelfen, selbst gegen den Willen des Schicksals. 24. Kau. bittet ihren Sohn, ihn begleiten zu dürfen; doch dieser sagt, es sei ihre Pflicht, bei ihrem Gutten auszuharren. (Dersolbe Gedanke wiederhoit). 25. Kau's Segenswiinsche und das Mangala. Abschied von Kausalya.

26. R. begibt sich zu Sitä. Als sie die Veränderung in seinem Aussehn und das Fehlen der königlichen Attribute bemerkt, fragte sie bestürzt, was sich ereignet habe. It teilt es ihr mit und fordert sie auf, stots ihre Pflichten gegen den König etc. zu erfüllen. 27. Sita erwiedert, Pflicht der Gattin sei, Glück und Unglück mit ihrem Gatten zu teilen. Darum werde sie mit ihn in den Wald gehen. 28. R. sucht durch die Schilderung der Gefahren des Waldlebens sie von ihrem Entschlusse abzubringen. 29. S. hieibt aber fest und bittet, ihn beglelten zu dürfen. It. willigt nicht ein und sucht sie zu beschwichtigen. 30. Dasselbe wiederholt sich, bis R. einwilligt. Sie soll die Vorbereitungen treffen. 31. Lakshmana, der schon vorher gekommen war, angt, er würde die Verbannten begielten. Doch R. welst ihn zurück: es sei seine Pflicht, die Zurückgebliebenen zu schützen. L. erwiedert, dass Kausalya sich und die Ihrigen erhalten könne, worauf R. seine Erlaubnis gieht und ihm auftrügt, die Waffen herbeizuholen: die zwei von Varuna geschenkten Bogen, Köcher, Panzer und Schworter. So geschieht's, und R. schickt sich an, Geschenke an die Brahmanen zu verteilen.

32. L. bringt Suyajna, Vasishtha's Sohn, zu R., der ihn reichlich beschenkt und ihm Geschenke der Sitä für seine Frau mitgiebt.
Ferner werden beschonkt: Agustya, Vlyvämitra, der Lehrer der Taittiriya, die Kaţiaka-Brahmanen und alle zum Haushalt Gehörigen. —
Ein armer alter Brahmane Piagaia Trijaţa, ein Gårgya, bittet auf Antreiben seiner jungen Frau den R. um ein Geschenk. Dieser verspricht
inn lachend das, was er mit seinem Stabe erreichen könne. Da wirft
Trijaţa seinen Stab bis aus andere Ufer der Sarayū mitten in eine grosse
Kuhherde, die er dann auch zum Geschenk erhielt.

33. Auf dem Wege nuch D.'s Palast werden R. L. und S. von den auf den Dächern ihrer Häuser sich aufstellenden Bürgern, die ihre Absieht kundgeben die Stadt zu verlassen, gepriesen und bekingt. 34. Summitra meldet dem Könige ihre Ankunft. Dieser lässt zunitchst allo soine France herbelführen und darauf werden R. L. und S. vorgelassen. D. elit dem R. entgegen, bricht aber einmächtig zusammen. Von seinen Kindern aufgehoben, erlangt er die Besinnung wieder und bittet R., der sich verabschieden will, um einen Tag Aufschub. R. aber bleibt bel seinem Entschlusse. 35. Sumantra schitt die Kaikevi und drobt, dass Alle dem R. folgen würden. Er erinnert sie an die Verstossung ihrer eigenen Mutter. Ihrem Vater hätte nämlich Jemand die Gabo verlichen, alle Tierstimmen verstehen zu können. In einer Nacht hörte er einen Jrhubha-Vogel schrelen, und luchte über das, was der Vogel sagte. Die Königin hätte darauf hestanden, zu erfahren, warum or inche, obschon der König sagte, es würde ihm das Leben kosten. Darum hatte er sie auf Rat dessen, der ihm jene Gabe verliehen hatte,

"helteren Sinnes verstossen und lebte wie Kubera". Darum möge K. von jürem unhelivollen Entschlusse ablassen. Doch seine Rode machte keinen Eindruck auf sie. 36. D. erlitsst an Sumantra den Befehl, dass dem R. ein grosses Heer mit vielen Schätzen und grossem Geleite folgen solle. Da erblasst K.: Bharata solle nicht eine wertlese Herrschaft autreten. R. solle wie Asamania ohne Gefolge die Verbannung antreten. Ein alter Grosser erzählt daranf die Geschichte von Asamanja und malnt K. zur Mässigung. 37. R. sagt, er bedürfe keines Gefolges noch anderen Prunkes, und bittet sich Bastkleider aus. K. giobt solche allen Dreien; R. und L. zichen sie an, S. vermag es aber nur mit R.'s Hülfe. Die jammernden Frauen bitten, dass S. bei ihnen bielbe. Vasishtha balt der K. vor, dass sie kein Recht fiber S. habe. Wenn auch sie ginge, würden Alle ihr folgen und keiner zurückbleiben. 38. D. macht der K. Vorwürfe wegen ihres Verhaltens gegeu S. R. hittet ihn, seine Mutter wie früher hoch zu halten. 30. D. bricht in Klagen aus und bisst dann durch Sumantra einen Reisewagen herbeibringen. Kau. belehrt die S. über die Pflichten einer treuen Gattin, S.'s Antwort. R. sagt den Frauen des Serails Lebewohl. 40. Er. S. und L. nehmen Abschied von D. und seinen Frauen. Sumitrà's Rede an L. Die Drei besteigen den Wagen, den Sumantra lenkt. Die Städter geben das Geleite, D. und Kau. folgen zu Fusse. R. bisst schneller fahren, um den Trennungsschmerz zu vorkürzen.

- 41. Januner im Serail. Zeichen am Himmel und auf Erden. Zustand der Stadt und der Bürger. 42. Als D. den R. aus den Augen verifert, stürzt er ohnnächtig zur Erde. Kausalya und Kaikeyi stützen ihn, er aber verstösst Letztere mit ihrem Anhang. Dann kehrt er allein unter Klagen zurück und lösst sich in Kausalya's Wohnung führen, wo er in erneute Klagen ausbricht. 43. Klagen der Kausalya. 44. Sunltra tröstet sie: den R. könne kein Unheil treffen, er würde bald heimkehren.
- 45. R. fordert die ihm folgenden Bürger zur Rückkehr auf; sie sollten dem Bharata gehorchen und seinen Vater ehren. Als die greisen Brahmanen mit dem Wagen nicht Schritt halten können, steigen die Drei ab. Die Brahmanen fiehen ihn an zurückzukehren. So geinngen sie zur Tamasa. 46. An ihrem Ufer wird Halt gemacht. Doch schon frühe brechen die Reisenden heimlich auf, setzen über den Fluss, fahren erst nach Norden und wenden sich dann in den Wald, um so die schiafenden Bürger irre zu führen. 47. Diese brechen am Morgen in Klagen aus und kehren, da sie die Fährte der Verschwundenen nicht verfolgen können, nach Ayodhya zurück. 48. Klagen der Frauen in Ayodhya bei der Rückkehr ihrer Männer.
- 49. Noch in der Nacht legen die Verbaunten eine grosse Strecke zurück. Sie setzen über die Vedagruti und Gomati. 50. R. ruß.

Ayodhya ein letztes Lehewohl zu, entlässt die Landleute, und gelangt jenselts der Grenze von Kosala an den Gauges. Beschreibung desseiben. Bei einem Ingudi-Baume lässt er Halt machen und empflingt dort den Besuch des Nishada-Hünptlings Gula Sthapati. Von dessen Vorrätten uinnut er nichts für sich au, nur lässt er die Pferde besorgen. Das Nachtlager. 51. Guha und L. bringen die Nacht in Gespritchen zu.

- 52. R. hisst durch Guha ein Schiff zur Überfahrt besorgen und verabschiedet Summtrn. Derselbe bittet R., ihn wilhrend der Verbannung begleiten zu dürfen. Aber R. schickt ihn mit Gribsen an seinen Vater zurück. Darauf inst er sich von Guha Bastkolder gehen und macht sich und L. Büsserfiechten. Nachdem sie Abschied von Guha genommen, besteigen sie das Schiff und setzen unter Gebeten nn die Ganga über diesen Fluss. Am sildlichen Ufer angelangt, gehen sie zu Fusse weiter. L. geht vorans, S. folgt, und R. macht den Schluss.
- 53. R. beginnt zu klagen und fordert seinen Bruder auf behnzukehren. Dieser tröstet ihn, will ihn aber nicht verlassen. 54. Am folgenden Morgen ziehen sie welter und gelangen Abends zur Mündung der
  Yamund. Dort besuchen sie Bharndväja in seiner Einsiedelei und werden
  fremulich von ihm bewirtet. Er weist ihnen den Citraküta als siehern
  und versteckten Aufenthalt an. 55. Am Morgen zelgt ihnen der Seher
  den Weg. Sie machen ein Floss, setzen über die Yamunü und ziehen
  weiter in den Wald. 56. Am nächsten Morgen ziehen sie weiter durch
  liebliche Wälder und gelangen zum Berge Citraküta. (Begegnung mit
  Välmiki.) L. erbaut eine Hütte, die rite geweilt und dann von den
  Dreien bezogen wird.
- 57. Heimkehr Gulia's. Sumantra kehrt nach Ayodhya zurück und gelangt unter den Kingen der Bürger vor den König. Als dieser Rämn's Botschaft hört, füllt er ohnmächtig zu Boden und wird von Kausalya und Sumitra gehalten. 58. Er fragt den Sumantra, wie es den Verbaunten ginge. Jeuer wiederholt R.'s Abschiedsworte. 59. Dann schildert er seine Rückkehr. Klagen des Königs. 60. Kausalya wünscht zu R. geführt zu werden. Sumantra tröstet sie.
- 61. "Als R. in den Wald gegangen war", beklagte bitter Kausalyâ vor ihrem Gatten das Unglück der Verbannten. Auch würde R. später nicht die Herrschaft aus Bharata's Händen annehmen. 62. D. fällt in Ohnmacht; dann fieht er Kausalyâ au, ihn zu schouen. Diese bereut ihr Unrecht. Es wird Nacht; der Künig schläft ein. 63. Erwacht fühlt er wieder sein Leld. "Als R. und seine Gattin in den Wald gegangen waren", gedenkt D. eines früher begangenen Frevels und nach einigen einleitenden Betrachtungen erzählt er, wie er noch als Kronprinz während der Regenzolt einst nach dem Gehör auf einen vermeintlichen Elephanten schlessend einen jungen wasserholenden Eremiten mit seinem Pfelle

durchbohrt habe. Dieser habe ihm aufgetragen, seine blinden Eltern zu trösten, und ihn gebeten, den Pfeii aus der Wunde zu ziehen: er brauche keinen Brahmanenmord zu befürchten, denn er sei der Sohn eines Valeya mit einer Çüdrâ. Als er den Pfeii herausgezogen habe, habe der Knabe seinen Geist aufgegeben. 64. Er habe dann die beiden Alten aufgesucht und ihnen das Unglück gestanden. Als er dann diese auf ihren Wunseh zur Leiche ihres Sohnes gebracht hätte, sei derselbe mit Indra am Himmel erschienen und habe ihnen baldiges Wiederschn verkändet. Da habe der Vater ihm, D., gefincht, auch er würde aus Kummer über den Verlust seines Sohnes sterben. Darauf hillten die beiden Alten die Leiche ihres Sohnes verbrannt und seien dann selbst gesterben. — Nach dieser Erzilhlung verliert D. das Augeniicht und die Verboten des Todes mehren sieh. Unter Selbstanschuldigungen und Klagen giebt er in Gegenwart zeiner zwei Frauen den Geist auf.

65. Die Dienerschaft kommt am nichsten Morgen um dem Könige die üblichen Dienste zu leisten und finden ihn tot. Kansalyå und Sumitrå erwachen; auf ihren Jammerruf eilt das ganze Serali herbei.
66. Klagen der Kausalyå. Die Leiche des Königs wird in Oel verwahrt.

Klagen der übrigen Weiber.

67. Bel Tagesanbruch versammeln sich die vornehmsten Brahmanen und stellen Vasishtha vor, welche Gefahren ein königloses Reich liefe. 68. Dieser schlägt vor, den Bharata und Çairughna kommen zu lassen. Er entsendet Boten nach Rajugriha, die jene eiligst herbeiführen sollen, ohne Ihnen aber die Vorfülle im Elternhause zu verraten. Die Reise der Boten nach Girivraja.

69. Bharata erzählt Morgens seine schlinmen Träume, die er in

der Nacht hatte, in der die Boten anlangten.

76. Diese sehen ihn und übergeben ihm die Geschenke. Er verabschiedet sich von seinem Grossvater Açvapati, übergiebt ihm die Geschenke und wird von ihm beschenkt. Dann nimmt er von sehnen übrigen Verwandten Abschied und reist von Rajagrina ab. 71. Seine Rückkehr in 7 Tagen. Die Reiseroute. Er ist über das verlinderte Aussehn von Ayodhya erschreckt, noch mehr als er die Stadt selbst betritt. 72. Als er seinen Vater nicht im Palast findet, geht er in die Wolmung seiner Mutter und bringt durch seine Fragen alhnählich den ganzen Sachverhalt heraus. Kaikeyt fordert ihn auf, sich zum Könige weihen zu lassen. 73. Er aber überhäuft sie mit Vorwürfen; er werde die Herrschaft nicht aunehmen, sondern R. veranlassen zurückzukehren. 74. Er schmilht seine Mutter wegen ihrer Undankbarkeit gegen Daçaratha, Rama und Kausalya. Geschichte von der Surabhi, die wegen zweier Söhne betrübt ist. 75. Er missbilligt vor den Räten das Geschiehene. Als Kunsalya harte Worte zu ihm spricht, beteuert er

durch viele Filiche, dass er das Unrecht, das R. geschehen sei, aufs Tiefste beklage.

- 76. Auf die Anfforderung des Vasishitin lässt er die Leiche des Vaters feierlich verbrennen. 77. Beschenkung der Brahmanen am zwölften Tage, am folgenden Bharata's und Catrugina's Klage. 78. Letzterer misshandeit die Mantharâ, welche die Kaikeyt um Schutz anfield, glebt sie aber auf Bh's. Befehl frei.
- 70. Die Beanten hitten Bh. sich zum Känige wellien zu lassen. Doch er weigert sieh: er wolle R. zurückholen. Dann giebt er Befehl, alles für die Reise vorzubereiten. So. Die Arbeiter und Handwerksleute richten den Weg zum Marsche her und bereiten alles vor.
- S1. Am Morgen wird Bh. wie ein König durch Musik geweckt. Er nicht zu klagen an. Vasishtha kommt in die Versamming und libst die Grossen des Reiches holen. Auch Bh. und Çatrughna kommen. S2. Vor versammelten Edeln rät Vasishtha, dass Bh. sich solle krönen lassen. Doch dieser welgert sich: er werde Rama als König zurückführen. Er giebt Sumantra den Befehi, das Heer zusammen zu ziehen. Das geschicht.
- S3. Am Morgen zieht Bh. mit einem grossen Heere ans und erreicht bei Cringaverapura den Ganges. Dort lässt er das Heer lagern. S4. Guha litsst seine Leute vorsichtig am Finsse Stellung nehmen und begibt sich zu Bh., für dessen Heer er sorgen zu wollen verspricht. 85. Bh. beseltigt den Verdacht Guin's. Bel Anbruch der Nacht begeben sich Alle zur Ruhe. 86. Guha erzählt ihm zeine Unterhaltung mit Lakshmana (= 54). 87. Bh. sinkt vor Kummer zusammen. Die Mitter eilen herbei. Guha erzühlt, wie die Verbanuten dort geruht hatten. SS. Gedanken Bh's., als er das armliche Nachtlager der Verbannten erblickte. So. Er setzt mit dem Heer über den Ganges. 90. Er lässt das Heer lagern und geht mit Vasishtha und den Grossen zu Bharadvaja. Vor diesem relulgt er sich von dem Verdacht schlimmer Absichten gegen R. 91. Der Rishl bewirtet das Heer in wunderbarer Weise. 92. Abschied von Bharadvaja, der den Weg nach dem Citrakûta weist. Bh. stellt ihm die Mütter vor; der Scher weist auf Rama's Aufgabe hin zur Entschuidigung der Kalkeyt. Aufbruch des Heerea 93. Sie kommen zum Chraketa. Anblick des Waldes. Späher erblicken Rauch. Bh. litsst das Heer Halt machen.
- 94. Rama schildert der Sitä die Schönheiten des Citrakuta, 95. und die Lieblichkeit der Mandäkint. (Ein von den Comm. als prakshipta bezeichneter Gesang in B: 105 schildert das Leben im Walde und die Bestrafung der freehen Kriline). 96. Der Staub und Lärm verraten das Nahen eines Heeres. Laksinnana steigt auf einen Baum und erkennt, dass Bharata heranziehe. Er geritt in grossen Zorn. 97. R. heschwichtigt ihn. Bh. lässt sehn Heer in einiger Entfernung lagern. 98.

Er schickt Guha mit Spähern in den Wald und erblickt selbst von einem Baume aus den Rauch über R.'s Wohnstätte. 99. Bh. und Catrughna gehen dahin und fallen R. zu Füssen. Die Brüder umarmen sich unter Thrinen. 100. R. fragt den Bh., ob er die Herrschaft richtig führe. (Kaccid). 101. Bh. erzählt den Tod fhres Vaters und bietet dem R. die Herrschaft an. R. lehnt sie ab, sie milssten die Anordnungen flires Vaters ausführen. 102. Bl. wiederholt seine Bitte und fordert R. auf. die Totenspende für ihren Vater darzubringen. 103. R.'s Klagen über den Tod seines Vaters. An der Mandaklnt wird die Totensuende dargebracht. Darauf kehren sie nach der Hütte auf dem Berge zurück. Als das Heer ihre laute Klagen hürt, bricht eine grosse Menschenmenge auf, um It. zu sehen. 104. Vasishtha führt die Mütter herbei. Sie sehen an der Mandakini die Statte, wo die Totenspende für Daçaratha dargebracht worden war. Dann kommen sie zu R.'s Wolmung und begrüssen ihn, L. und S. 105. Am Morgen versammeln sich Alle (an der Mandakini) bei R., dem Bh. die Herrschaft anbletet. R. tröstet ihn mit schöuen Spriichen über die Verganglichkeit des Lebens und erklärt dann, den Befehl des Vuters ausführen zu wollen. So solle auch er thun. 106. Bl. preist den R. und bittet ihn, durch die Rückkehr nach Ayodhya das Unrecht des Vaters wieder gut zu machen. 107. R. fordert den Bh. auf, den Vater nicht ins Unrecht zu setzen. Er werde in den Wald gehen. 108. Jabali trilgt ketzerische Ansichten (der Lokayatika) vor und fordert R. auf, die Herrschaft anzunehmen. 100. R. widerlegt die von Jabali genusserten Anslehten. 110. Vasishtha triigt den Stammbanm Rama's vor (cf. I 70). 111. Er fordert R. auf, den Vorschlag Bh's. auzunehmen. R. weigert sich. Bir beginnt dharud (obsehon dies nicht Sitte der Kshatriya ist), findet aber keine Unterstützung bei den Freunden. R. bittet lim, von seinem Entschlusse abzustehen. Da erhebt er sich und sagt, er wolle selbst in den Wald gehen. R. antwortet, dass er sein dem Vater gegebenes Wort auch nach dessen Tode halten milsse. Er verspricht den Bürgern, bei seiner Rückkohr die Herrschaft wieder zu übernehmen. 112. Die Rishi erscheinen in der Luft und fordern Bh. auf, dem R. zu gehorchen. Bh. bittet den R. fussfällig, die Herrschaft zu übernehmen, er könne es nicht. R. bekräftigt die Unabänderlichkeit seines Entschlusses. Da lässt sieh Bh. vou ihn seine Sandalen geben: die sollten als Symbol die Herrschaft führen, während er bis zur Rückkehr R's ausserhalb der Stadt leben werde. Sie nehmen von einander Absolited.

113. Rückzug Bharata's. Er erzithlt dem Bharadvaja, dass er auf Vasishtha's kat die Sandalen erhalten habe. Weiterreise: Yamuna, Ganga, Çringavera, Ayodhya. 114. Das veränderte Aussehen Ayodhya's. Bh. macht den Wagenlenker auf die Veränderung aufmerksam, zicht in die Stadt und in seines Vaters Palast ein. 115. Er ver-

kündet den Ministern zeinen Beschiuss, nach Nandigrama überzusiedeln. Mit ihnen zieht er dorthin; unaufgefordert begleitet ihn das Heer. Er installirt die Sandalen als Vertreter des Königs.

116. Die Büsser verraten Zelehen der Unruhe und Angst. Der Alteste teilt R. mit, dass Khara, ein jüngerer Bruder Ravana's, die Büsser von Janasthann bedränge. Sie wollten daher wegzlehen, er solle mitkennmen. R. kann sie nicht zurückhalten; er bleibt. 117. Dem R. gefüllt nicht mehr der Aufenthalt am Citrakuta. Er zieht weiter zur Einsiedelei Atri's, der ihn freundlich empfängt und Sita auffordert, selner Fran Anasûya ihre Anfwartung zu machen. Diese beloht sie wegen ihrer Treue. 118. S.'s Antwort. Erfrent beschenkt Amsûya sie mit der Wumlersalbe, Schmuck, Kleidern und Kränzen. S. erzählt füre Geburt und Verheiratung. Als Januka einst pffügte, sel sie aus der Erde hervorgekommen und von ihm als Tochter angenommen worden. Varuna habe ihrem Vater bei einem Opfer den Bogen geschenkt, den Niemand spannen kounte. Er habe ihre Selbstwahl angeordnet. Dazu seien R., L. und Vicvamitra gekommen und R. habe den Bogen gespannt und zerbroehen, worauf ihr Vater ihm sie zum Weibe gegeben habe. Doch habe R. sie erst genommen, nachdem Dagaratha scho Zustimming gegeben lathe. L. labe die Ormila geheiratet. 119. Die Nacht bricht an. Anasûya entlasst S., die geschiefickt zu R. zurückkehrt. Am nächsten Morgen verabschieden sie sieh von den Büssern. die sich über die Rakshasa beklagen.

In B. finden sich 14 in C. fehlende Gesänge, deren luhalt ich kurz angeben will; thre Stelle ist nus der Concordanz zu entnehmen. - 21. R. antwortet auf L.'s Rede (in C. 23): Aufforderung, dem Vater zu gehorchen. L.'s Bltte, R. begleiten zu dürfen. R.'s Zusage. 22. Kau sagt, die Mutter habe mehr Anspruch auf Gehorsom, als der Vater. 23. R. wlderlegt diese Ausicht.' - 34. enthält Klagen Daçaratha's. - 50. L. trägt dem Samantra auf, er solle seine Entrüstung dem Dagaratha aussprechen. R. bernhigt ihn. - 61. enthält Klagen der Kausalya. - 80. Bharata's Klagen, will auf die Herrschaft verzichten und R. folgen. Vasishtha spricht ihm Mut ein. S1. Bh. mit den 350 Witwen lässt sich D's Leiche zeigen. Seine Kingen. Vasishtha und Jabali ermahnen ihn zur Standhaftigkeit. Er willigt ein, die Totenfeier zu begehen. - Så. Leichenzug. Errichtung des Scheiterhaufens. Verbrennung der Leiche. 81. Klagen Bharata's und Catrughna's. Vasishtha tröstet sle. 85. Die Wasserspende wird dargebracht. Bückkehr. Bh. will das prayopareçana machen. Der Minister Dharmapftla trüstet ihn. - 93. Guhn preist den Bharata. Dieser fragt, wo R. geschlafen habe etc. - OS. Bharata llisst sich von Guha den Weg zu Rama beschreiben und verabschiedet sich von ilun. Sie kommen bald an den Prayaga-Wald und über diesen blunus

zn Bharadváju's Einsiedelei. — 116. (bis 27 = C. 108) Jábáli führt eine Reihe von Königen grösstentelis aus dem Ikshváknidengeschlechte an. Das schulut B. 119 = C. 110 vorwegznneimen.]

## Aranya-Kanda.

- 1. Als die Verbannten in den Dandaka-Wald gekommen waren, gelangten sie zu einer Einsledelei frommer Büsser, die sie gastfreundlich aufnehmen und sieh in R.'s Schutz steilen. 2. Am Morgen ziehen sie weiter und stossen auf einen menscheufressenden Riesen, den Rakshasa Viradha. Der reisst die Sita an sich und droht, das Brilderpaar zu morden. R. beklagt sein Misgeschick. L. aber macht sich kampfbereit. 3. Der Riese fragt die Brüder nach ihren Namen und nennt sich als Solm des Java und der Catahrada, dem Brahman verliehen habe, dass er nicht durch Waffen getötet werden könne. Es erfolgt ein für die Brüder vergebiicher Kampf. Der Riese nimmt sie auf seine Schultern und trägt sie weit weg in den Wald. 4. Sith beginnt laut zu jammern. it. bricht dem Riesen einen Arm, L. den andern. Den zu Boden gestürzten Riesen bearbeiten sle mit ihren Filssen. R. presst ihm mit seinem Fusse die Kehle zusammen und befiehlt dem L., eine Grube für den Körper des Riesen herzustellen. Der aber giebt sieh als ein von Vaicravana verfluchter Gandharva namens Tumburn zu erkennen, dem als Ende seines Loses die Tötung durch R. besthmut worden sei. Er fordert sie auf, zu dem 11/2 Yojana entfernten Rishi Carabhanga zu gehen. Dann giebt er seinen Geist auf. Sie werfen den brüllenden Riesen in die Grube.
- 5. Die drei begeben sich zu Çarabhanga. Sie sehen bei ihm den Indra in seinem Wagen mit Gefolge. Der aber entfernt sich. Als sie nun den Çar. begrüssen, sagt er, Indra habe ihn in Brahman's Himmel führen wollen, er aber habe gewünscht, vorher Rama zu begrüssen. R. selle die Mandákini aufwitzts gehen, bis er zu dem Rishi Suttkelina gelange. Dann opfert er, besteigt den Scheiterhaufen und gelangt als schöner Jüngling in Brahman's Himmel. 6. In Çarabhanga's Einsiedelei kommen viele Büsser und Selbstpelniger zu Rama und bitten ihn um Schutz gegen die Rükshasa, die viele der Ihrigen mordeten. R. verspricht seine Hüffe.
- 7. Die drei kommen mit den Brahmanen zur Einsiedelei des Sutikshya, dem indra deren Ankunft voraus angesagt hatte. R. bittet um Herberge. Sutikshya gewährt sie ihm und sagt, die Gazellen wirden ihm Gefahr bringen. Sie berbergen dort. S. Am Morgen verabschieden sie sieh mit den Büssern von Sutikshya, um die Einsiedelei zu besehen.
  - 9. Sita halt dem R. vor, dass das Tragen von Waffen zu ge-

waltsamen Hamilungen verleite. So sel einst ein Büsser dadurch von seinem frommen Wandel abgebracht worden, dass Indra ihm ein Schwert zum Aufbewahren anvertraut habe. Darum möge er als Büsser leben.

10. R. erwiedert, er habe den Rüssern Schutz gegen die Räkshasa versprochen und dürfe sein Wort nicht brechen.

- 11. Sie wundern weiter und gelangen zu dem See (tatāka) Pancansaras, von dem eine schöne Musik ausgeht. Ein Muni erzählt Ihnen, dass dort ein Asket Mandakarpl von 5 Apsarasen verführt worden sei. und jetzt in einem Hause im See wohne. In den Einsiedeleien um den See hält sich Råma 10 Juhre auf. Dann geht er wieder zu Sutikshua. den er mach dem Wege zu Agastyn fragt. Zuerst gelaugen sie in die Einsledelet von Agastyn's Bruder. R. erzählt, wie Agastyn den Hvaln und Vataul tätete. Ersterer pflegte ulimlich den zum Craddha eingeladenen Brahmanen das Fleisch seines Bruders vorzusetzen, und wenn diese es gegessen hatten, seinen Bruder lant zu rufen. Darauf sprengte dieser die Leiber der Brahmanen, indem er berauskam. IIvala wiederholte dies nuch hei Agastya, aber er kounte Våtåpl nicht his Leben rufen, und als er den Agastya augriff, wurde er von linn getötet. A.'s Bruder nimut die Wamlerer freundlich auf. Dami gelangen sie zu Agastya's Einstedelel. 12. Lakshuuna lässt durch einen Schlifer Agastya's diesem thre Ankunft melden. Sie werden zu dem Helligen geführt und von ihm freundlich bewirtet. Er schenkt dem R. Vishnu's Bogen, nuerschöfdliche Köcher und ein Schwert. 13. Agustya loht die Sith wegen ihrer Trene und webst dem R. auf dessen Bitte l'ancavati nahe der Godávari als Wohnsitz an.
- 14. Auf liter Wunderung dorthin treffen sie einen riesigen Geier, der sich liten als Frennil Daçaration's zu orkennen giebt, und einen Vortrag fiber die Prajapati und lite Nachkommen hält. Er sel Jafayus, Sohn des Arum und der Cyent; sein Bruder sel Sampati.
- 15. Sie kommen mach Pancavați, wo L. auf Winsch R.'s eine Hütte bant. 16. L. schildert die Naturschöndeiten der Winterzeit. L. und R. reden über Bharata und Kaikeyt. Bad in der Godávart.
- 17. Råvana's Schwester, Çürpanakhâ, sieht den Råma, verlicht sieh in ihm und macht ihm den Antrag, mit ihr zu leben. 18. R. weist sie au Lakshmana, der sie ironisch abweist. Sie silt auf Shā zu, um sie zu verschläugen. Doch auf R's Befehl schneidet L. ihr Obren mid Nase ab. Sie flicht in den Wuld. Schlüssverse: Sie füllt dem Khara zu Füssen. 19. Khara, ihr Bruder, heht sie auf und fragt sie mach dem Urheber der ihr zugefügten Beleidigung, im dem er blutige Ruche nehmen wolle. Çürpanakhā erzühlt den Hergung und sagt, sie wolle das Blut der Übelthäter trinken. Khara schickt 14 häkshasa aus, um R. und L. zu bekämpfen. 20. Çürpanakhā führt die 14 Rūkshasa zu R.'s

Einsiedelel. Nach der Herausforderung beginnen sie zu kämpfen. Die Räksbasa fallen und Gürpanakhā kehrt zurück.

- 21. Khara fragt sie, warnm sie jetzt jammere. Sie erzählt die Niederlage der Rükshasa und fordert Khara auf, sie zu rüchen. 22. Khara verspricht, sie zu rüchen, und besiehlt dem Düshana, 14000 Rakshasa kampfbereit zu machen. Er besteigt seinen Wagen und zieht mit dem Heere der Rakshasa aus von Janasthana. 23. Schreckliche Vorzeichen treten beim Marsche des Heeres ein. Aber Khara spottet derselben. Die Götter und Rishl erscheinen am Himmel, um den kommenden Kampf zu sehen. Khara hat 12 Rakshasa-Hituptlinge, Düshana 4 unter sich. 24. Als R. die Vorzeichen sicht und den Litrn der unhenden Rakshasa hört, schickt er L. mit Sha in eine Höhle. Die Götter und Rishl erscheinen (wie vorhin). Das Heer kommt heran und R. steht bereit, den Kampf aufzunehmen. 25. R. tötet mit seinen Pfellen viele RAkshasa; sie ziehen sieh zurück, dringen aber wieder unter Dûshana's Leitung vor. R. besiegt grosse Massen mit der Gaudharva-Waffe. 26. Düshana auf seinem Wagen stürmt mit 5000 Rakshasa gegen R. an. R. tötet den Dushana. Darauf besiegt er die drei Unterfeldherrn desseiben und die 5000 Rakshasa. Nun sendet Khara die zwölf Feldherrn mit dem Rest seines Heeres gegen R. Doch auch diese unterliegen R's Pfellen. Nur Khara und Triciras bleiben übrig. 27. Triciras . bittet Kh., gegen R. kämpfen zu dürfen. Er fithrt auf seinem Wagen gegen R. los, wird aber auch von diesem getötet. Die fibrigen (f) Rakshasa flichen. 28. Bogenkampf R.'s und Khara's. Kh. vernichtet R's Bogen und Panzer. R. nimmt einen undern (Vishau's) Bogen und vernichtet Kh.'s Wagen mit Zubehör, schiesst ihm die Hand (cf. 30, 28) samt Bogen ab. Khara springt ans dem Wagen. 29. R. sagt, Khara werde jetzt den Lohn seiner gottlosen Thaten erhalten. Khara erwiedert, R. solle nicht prahlen, er werde ihn jetzt zur Sühne der getöteten Rakshasa vernichten. Er schleudert seine Keule auf R., doch der zerstückelt sie mit seinen Pfeilen in der Luft. 30. R. droht, den Khara jetzt zu töten. Der erwiedert freche Worte und reisst einen Sala-Baum aus, den er auf R. schleudert. R. nier vernichtet den Baum mit seinen Pfeilen und macht dann dem Kh. den Garnus. Die Rishi erscheinen in der Luft und preisen R., der zu diesem Zwecke unch Janasthana gesandt worden sei. Dann kommen Lakshmana und Sità herbei, und die drei kehren in ihre Einsiedelei zurück.
- 31. Akampana fficht nach Lanka und meldet dem Ravana die gänzliche Vernichtung von Janasthana. Ravana geritt in Wut und will Rache an Rana nehmen. Akampana rät ihm, die Sitä zu rauben. Er elit mit seinem Wagen zu Märica Tätnkeya und bittet ihm um Beistand bei der Ausführung seines Planes. Märica rät aber dringend davon ab; Rav. kehrt zurück.

- 32. Çûrpanakhâ eilt unch Lankâ und erblickt den Râvana auf dem Dache des Palastes mit seinen Ministern. 33. Çûrp. wirft dem Râv, seine Sorgiosigkeit vor und verkündet den Untergang der Râkshass. 34. Çûrp. schildert auf Befragen Râv,'s den Râma, Lakshmana und Sita. Wer die Sita besitse, würde die Herrschaft der Welt besitzen. Darum habe sie dieselbe ihm als Gattin zuführen wollen, sei aber von L. verstümmelt worden. Râvana solle Sita zu seiner Gattin machen.
- 35. Rav. litset seinen Wagen auspannen und führt zum Ocean. (Der Baum Subindra). Am andern Ufer fludet er den Büsser Marica. 36. RAV. erzählt ihm, was geschehen sel, und bittet ihn dann um Hülfe bel ilem Raub der Sita. Er solle sie Gestalt einer goldenen Gazelie anuchmen, und so die Brüder abselts locken, während Ravana die Sita 37. Marien rat, den edeln Rama nicht gering zu schätzen. 38. Mar. erzählt, wie einst der noch junge Rama, der ein Opfer VicvAmitra's schützte, ihn mit einem l'felle in den Ocean geschleudert habe. Ravana solle nicht mit einem so furchtbaren Gegner aubhiden. 39. Mår. orzählt: er sei unlängst, als er mit 2 Råkshasa in Gazellengestalt den Tapasa aufgelauert habe, dem Rama und der Sita begegnet. Rama habe die belden auderen Rakshasa getötet, und ihn verjagt. Ravana milge nicht mit Rama anbluden. 40. Rav. ist anfgebracht: er habe nicht seinen Rat, sondern seine Hülfe verlangt. Er wiederholt seinen Plan. 41. Trotzdem wiederholt Mar. freimütig seine Warnungen. 42. Mår, sagt zu und die belden Råkshasa fliegen auf Råv.'s Wagen zu Râma's Einsiedelei. Dort verwandelt sich Mâr, in eine wunderbare Gazelle and grast in der Nähe der Hütte, bis die Blumen sammelnde Sita ilm erblickt.
- 43. Sità ruft R. und L. herbel. L.'s Warnung. Sie ist von dem Verlangen besessen, die Gazelle zu besitzen, und hittet R., sie Ihr lehend oder tot zu verschaffen. R. teilt ihren Wunsch, er wolle sie erlegen, auch wenn L.'s Vermutung richtig wäre. Wie Vatapl dem Agastya, so könne ihm kein Råksinsa riwas anhaben. L. solle zum Schutz der Sitä zurückbietben. 44. R. wird von der Gazelle weit weggelockt, bls er ärgerlich sie mit der Brahma-Waffe tötlich verwundet. Da kommt der Räksinsa herans, und ehe er stirbt, ruft er mit Räma's Schimme: Sitä! Lakshmana! Bestürzt über dieses Benehmen begibt R. sich ellig auf den Rückweg.
- 45. Als Sità das Rufen im Waide hörte, fordert sie L. auf, zu Hülfe zu ellen. Als der aber nicht gehen will, schilt sie ihn heftig. Er erwisdert, dass R. von Niemanit Unheit widerfahren könne. Sie sei ihm von R. auvertraut, er müsse zu ihren Schutze bleiben. In heftigen Zorne beschuldigt S. ihn verbrecherischer Pfline gegen sie, worauf L. widerwillig ihr gehorcht und davon geht. 46. Da komat Ravaņa als Bettelmönch gekleidet und redet Sità mit vielen Schmeichelelen und

Lobpreisungen au, und fragt, wer sle sei. 47. Sitä neunt färe Herkunft und erzählt ausführlich, wie sle in den Waid gekommen sei. Råv. macht ihr darauf seinen Antrag. Die Zurückweisung der Sitä. 48. Råv. rühnt sich, Lankå etc. S. verseinnäht fin. 49. Erzürrt uhnnt Råv. seine wahre Gestalt an, ergreift S. und flegt unt ihr auf seinem Wagen davon. Sitä ruft laut um Hüfe. Sie erblickt den Jaţayus und bittet ihn, dem Rāna die Schrockensbotschaft zu überbringen. 50. Jaţayus macht dem Råv. Verwürfe und verlangt von ihm die Freigebung der Sitä. Dann fordert er ihn zum Kampfe heraus. 51. In dem folgenden Kampfe zerstört Jaţayus Rāvaṇa's Wagen. Rāv., der die S. fest umkianmert, fliegt gegen Jaţayus auf, wird aber von ihm mit Kralien und Schnabel arg zugerichtet. Zuietzt lässt Rāvaṇa die studer.

52. Die nach Hülfe rufemie S. wird von Rav, wieder ergriffen und durch die Luft entführt. (Die Götter freuen sich über den unben Untergang Rav.'s.) Die Schmucksachen und Biumen der S. fallen zu Boden. Die gauze Natur trauert. 53. S. schmäht den RAv.: Die Strafe würde bald folgen; er würde die Marterorte der Hölfe bald kennen lernen. 54. S. wirft ihr Obergewand und Schmicksachen 5 Affen zu. RAv. führt sie meh Lanka und bringt sie in seinem Seraii unter. Er entsendet dann 8 Rakshusa nach Janasthana als Splone. 55, RAY. sucht die S. auf und führt sie gewaltsam durch den ganzen Palast. Er bietet ihr Alles an, wenn sie selne Gattin werden wolle. Sie aber verhüllt für Autlitz in Scham. Darauf wiederhoit er seine Bitten. 56. Entrüstet preist S. den R., ihren Gatten. Der und L. würden sie bald rachen. Sie könne von keinem Bösen berührt werden. Rav. schwärt, dass er sie nach 12 Monafen auffressen werde, wenn sie ihm nicht zu Willen sein werde. Dann giebt er für eine Bewachung von Rakshasinnen und ifisst sie in die Açokagrotte bringen.

(In cinem prakshipta sarga = B. 63 wird erzählt, dass Indra auf Pitämaha's Befehl der Sitä haris zu ihrem Unterhalt gebracht und sie getröstet habe. Ähnlich in IV 62.)

57. Als Rāma zurückkehrt, ereignen sieh ungünstige Vorzeichen, die ihn besorgt nuchen. Er trifft L., den er wegen S. befragt. 58. R. fragt L., ob S. noch lebe, etc. 59. R. fragt den L., warum er die Sttå verlassen habe. L. erzählt alsdam, wie sie ihn fortgetrieben habe, wornuf ihn R. tadeit, dass er seinen Befehl hintangesetzt habe. 60. R. findet die Woinstätte leer und sucht seine Gattin im Wahle; befragt die Bäume, etc.; glaubt, sie verstecke sieh, und klagt verzweifelt, sie sei von dem Räkshasa gefressen. 61. Als R. die Wohnstätte leer findet, klagt er und überhäuft L. mit Vorwürfen. L. fordert ihn auf, mit ihn die ganze Gegend zu durchsuchen. Doch die Suche bleibt vergebilch.

Rånna verzweifelt; L. sucht ihn zu trösten. 62. Wiederholung oder Variation von 60. L. solle nach Ayodhya zurückkehren. 63. Klagen R's. Elegie in Trishtubh. 64. R. schlekt L. an die Godfavart, um die Sta zu suchen. Er findet sie nicht. Auch R. sucht sie dort vergeblich. Er befragt die Bäune, Flüsse, Berge und Tiere. Die Tiere geben nach Süden. Ihnen folgend finden R. u. L. die Biumen und Schmucksachen der Sitä, welter die Spuren eines Kampfes, die Trümmer des Wagen, die zerbrochenen Waffen etc. Räum gerät in Wut und legt schien Pfeil an, um die ganze Welt zu veruichten. 65. L. besänftigt ihn. Nur einer habe hier gekänpft, dessentwegen dürten nicht Alle leiden. Sie wollten Sitä suchen, bis sie sie gefunden hitten. 66. L. redet dem R. zu, nicht wie ein genniher Mann sich zu betragen.

67. L. beruhigt den R. Sie begeben sich auf die Suche und finden den Jathyns in schrem Blute. Der erzählt finnen den Hergang. R. bricht in Klagen aus. 68. R. befragt den Geler um die Einzelheiten; der aber stirbt plötzlich mitten in seiner Erzählung. R. betrauert den treuen Geier und verbreunt seine Leiche auf einem Schelterhauten unter Beobachtung aller Ceremonien.

69. Die Brüder wandern weiter nach Süden, wandern durch den Kraunca-Wald und kommen zur Matanga-Einsledelei. Dort treffen sie he einer Höhle eine unbegestaltete itiesin Ayonukht, weiche dem L. einen Antrag mucht, Der aber haut ihr mit seinem Schwerte Nase, Ohren und Britste ab, worauf sie das Weite sucht. Welter wandernd stossen sle auf ein brilliendes Ungeheuer, den kopflosen Kabandha, der sle mit seinen riesigen Armen an sich zieht. L. verliert den Mut, und als das Ungeheuer sie angeredet, glaubt auch R., dass seine Todesstunde geschlagen habe. 70. Als das Ungeheuer sie verseidingen will, hauen sie ihm belde Arme ab. Darauf fragt es sie, wer sie selen, und beginnt von sich zu erzählen. 71. Er habe diese Gestalt angenonnen, um die Rishi zu erschrecken, aber der Rishi Sthülachras habe ihm gefincht, dass er diese Gestalt behulten solle, bis ihm Rama und Lakshuann ihm dle beiden Arme abhauen würden. Er set der Sohn Dann's; der Pitaunder habe ihm ein sehr lauges Leben gewährt, worauf trotzend er Indra bekämpft habe, der ihm den Kopf einschlug und die Schenkel brach. Indra habe ihm gefincht, so zu bleiben, bis ihn R. erlöse. Er bittet R., ihn in einer Grube zu verbrennen, woranf er ihm denjenigen neunen werde, der ihm über Sita's Verbleib Auskunft geben könner 72. Wilhrend das Fener die Leiche verzehrt, erhebt sich daraus der Rakshasa la herrlicher Gestalt und rat dem R., sich mit dem Affen Sugriva, des Sárya Sohn, zu verbfinden, den Valla, des Indra Sohn, der Herrschaft beraubt babe. Er lebe in Rishyamaka an der Pampa. Der würde durch seine Affen Sith ausfindig machen. 73. Kabandha beschreibt ihnen den Weg nach der Pampå, wo sie die Cabari und am

westlichen Ufer der Pampå die Einsiedelei Matanga's finden würden. Östlich davon sei der wunderbare Fels Rishyamüka, wo die Çiçanâga hausen. In einer Höhle desselben wohne Sugrtva. Die Brüder machen sich auf den Weg.

74. Auf ihrer Wanderung nach Westen gelangen sie zur Pampa und finden die Büsserin Çabari, die sie freundlich aufnimmt, da sie schon von ihrer Aukunft vorher unterriehtet war. Sie zeigt ihnen die Einsiedelei mit ihren Wundern, besteigt dann den Scheiterhaufen und gelangt vor ihren Augen in den Himmel. 75. Sie gehen nus der Einsiedelei an die Pampa, baden im Matangasaras, bewundern die Pampa. Rama beginnt zu klagen.

#### Kishkindha-Kanda.

- 1. Rama preist die Schönheit der Pampa und der Umgebung, doch steigert sie nur seinen Trennungsschmerz. Er beklagt sich und seine Gattin. L. spricht ihm Mut ein und fordert ihn zu thatkräftigem Handeln auf. Schlussverse: Sie treffen Sugriva.
- 2. Als Sugriva sie erblickt, zicht er sich ängstlich nach dem Malaya mit den Affen zurück. Hannmat ermalmt ihn zur Besommenheit, worauf Su. den H. als Kundschafter zu den beiden Brüdern schlekt.

  3. H. redet höflich die Brüder an und fragt sie nach dem Zweek ihres Kommens. R. ist entzückt üher H.'s eile Sprache und fordert L. auf, zu antworten. Der sagt, sie suchten Sugriva.

  4. H. fragt sie nach dem Zweck ihres Kommens. L. sagt, wer sie seien, und dass sie die Hülfe und den Schutz des Su. begehrten. H. stellt ihnen die Erfüllung ihres Wunsches in Aussicht und führt sie zu Sugriva.
- 5. H. führt die Brüder nach dem Malaya vor Su., dem er sagt, wer die Beiden seien und was sie wollten. Erfrent schliesst Su. ein ·Bünduls mit R. und erzählt ihm dann, was er von Valin erlitten habe. R. verspricht ibm, Valin zu töten und ihn wieder in die Herrschaft einzusetzen. 6. Su. verspricht dem R., die S. wieder herzuschaffen. Er habe gesehn, wie der Rakshasa sie durch die Luft entfillet habe. sel einer der Affen, denen sie die Gewänder und Schmucksachen zugeworfen habe. Er bringt die Gegenstände, die R. als von Sitä stammend erkennt. R. fragt, wer der Rauber ware und wo er wohne. 7. Sugriva sagt, er kenne nicht den Aufenthalt Ravana's, er werde aber Sita wiederbringen. Rama solle nicht verzweifeln. Auch ihm sel selue Gattin genommen worden. Rama beruhigt sich und gelobt Ihm auß neue treue Freundschaft. S. Sugriva antwortet in Rhulichem Sinne. In welteren Gesprächen spricht er von seiner Lage. Rama verspricht, mit schien Pfeilen Vällu zu töten. Sagriva kommt auf sein Unglück zurück und Rama bittet ihn um ausführlichen Bericht,
  - 9. Valla, der altere Bruder, führte die Herrschaft. Einst for-

derte ihn nächtlicher Weile der Asura Mayavin, Dundubhi's Sohn, vor dem Thore Kishkindha's laut brüllend zum Kampfe heraus. Als Välin von Sugriva begleitet ihn entgegentritt, flieht jener und verschwindet in einer Höhle. Välin lässt an deren Mündung Sugriva Posten fassen. Sugriva wartet dort über ein Jahr; als er aber den Lärm der Dämonen hört und Bint und Schaum aus der Mündung hervorquilit, hält er den Bruder für getötet, bedeckt die Mündung mit einem Fels, begibt sich in die Stadt und wird von den Mintstern gekrönt. Da kehrt Välin pitzlich zurück, tötet die Minister und beachtet nicht Sugriva's unterwürfige Begrüssung. 10. Sugriva sucht sein Verhalten zu erklären. Välin aber erzählt vor den Ministern den Hergang und beschuidigt ihn, dass er ihn habe beiseite schaffen wollen, um die Herrschatt an sich zu reissen. Dann verjagt er ihn und lässt ihm nichts als die Kleider, die er an hat. — Ränna verspricht, ihm zu seinem Rechte mit seinen Pfelien helfen zu wollen.

11. Sugriva schildert die grosse Stärke Valin's. Einst habe ein Asura in Büffelgestalt namens Dundubhi in seiner Kampflust den Ocean zum Kampfe herausgefordert. Von dem Ocean sei er an den Himavat gewiesen worden, der ihn auf Valin verwiesen habe. Valin habe diesen Zweikampf angenommen und nach hartem Kampfe den Dundubli getötet und dann eine Melle weit weggeschieudert. Die Leiche set in die Einsiedelei Matanga's gefallen, der von den Bluttropfen besudelt zornig dem Übeithater und dessen Freunden den Aufenthalt in jenem Walde bel seinem Finche untersagt habe. Darum habe er, Sugriva, sieh eben dahin zum Rishyamûka gefflichtet. Dort wfichsen auch die 7 Sala, welche Välin einzeln im Nu der Blätter berauben könne. Als er seine Zweifel ausspricht, dass R. dem Valin gewachsen sei, schieudert Rama dle ausgedörrte Leiche Dundubhi's 10 Mellen weit weg. Doch auch diese That überzeugt noch nicht den Sugriva. 12. Ruma fällt mit elnem Pfelle die 7 Sala (oder Tala) Bäume, worauf Sugriva an seine Unüberwindlichkeit glanbt.

Sie gehen nach Klahkindha; Sugriva fordert den Valin zum Zweikampfe auf, in dem er aber den kürzeren zieit, und flicht meh Risbyamüka. Er macht R. Vorwürfe, dass er ihm nicht geholfen habe. Aber R. sagt, er habe es nicht gekonnt, weil die belden Brüder elnander zu ähnlich seien. Er solle sich durch eine gajapushpi kenntlich machen und den Kampf nochmals versuchen.

13. Sie brechen wieder nuch Kishkindhä nuf. Auf firem Wege dortiin kommen sie an einen Hain, in den, wie Sugriva erzibht, einst sieben Muni wolmten, die durch lire Askese in den Himmel gelangt wären. R. bringt diesem heifigen Orte seine Verehrung dar. 14. Auf seine Auffarderung macht Sugriva vor Kishkindhä einen grossen Lärm, um Välin zum Kampfe herauszulocken. 15. Välin hört in seinem

Serail den Lärm. Er gerät in grossen Zorn und will hinauseilen. Tara blitet ihn, den Kampf zu verschieben. Sie habe durch Augada von der Ankunft R. und L.'s gehört. Die seien Sugriva's Freunde. Er solle sich mit Sugriva aussölmen. 16. Välln autwortet ihr, ein Krieger könne die Herausforderung eines Feindes nicht unbachtet lassen, und schiekt sie zurück. Es erfolgt der Zweikampf zwischen Välin und Sugriva, in dem letzterer zu unterliegen droht. Du durchbohrt Räma den Välin mit seinem Pfeile.

- 17. Solange Vålin den von indra ihm geschenkten Kranz trägt, kann er nicht sterben. Er macht Ränn bittere Vorwürfe wegen seines ungerechten Benehmens und hinterlistigen Augriffes. 18. Räma erwiedert: als Beauftragter des Königs strafe er das Verhrechen. Välin habe Rumå, die Gattlu Sngriva's, sum Weibe genommen: dieses Verbrechen veriliene mit dem Tode bestraft zu worden. Tiere würden durch List uml aus dem Hinterhalt erlegt, so wäre auch er berechtigt, ihn, den Affen, aus dem Hinterhalt zu töten. Ein König, der die Bösen bestraft, und der Bösewicht, welcher gerecht bestraft wird, werden von Sänden frei. Die Könige seien Gott gleich, trotzdem habe Välin ihn töten wollen. Välin sieht zerknischt sein Unrecht ein und bittet nur, seinen Solm Angada und dessen Mutter Tärä zu schonen.
- Târă kommt auf die Kunde von Vâlin's Tod herbel. Ihre Begleiter fliehen, als sie Rânan erblicken. Unbekümmert um deren Warnungen eilt sie zu der Stelle, wo der sterbende Vâlin liegt.
   Târă's Klagen.
   lianumat's Trest und Rat, Târâ's Antwort.
- 22. Välin empfiehlt Augada dem Sugriva und lässt sich von letzterem die goldene Kette abnehmen. Er empfiehlt dem Angada kluges Benehmen und Gehorsam gegenüber dem Sugriva. Er stirbt. Wehklagen der Affen. (Erwähnung des Gandharva Golabla). 23. Tärå's Klage bei der Leiche. Nila zieht den Pfeil heraus. T. umart die Leiche und Angada erfasst ihre Füsse. Weltere Klagen.- 24. Jammer und Verzweifeling Sugriva's. Tärå bittet Růma, sie zu töten. Råma tröstet sie. 25. Råma tröstet sie mit der Notwendigkeit des Schicksais. Lakshmana gleit Bufehl, alles zur Bestattung herzurichten. Tärå hringt eine herrilehe Sänfte, auf welche die Leiche gelegt wird. Der Leicheuzug, voraus die Affen, die Welter linterdrein, begiebt sieh zu einem Flusse, wo der Scheiterhanfen errichtet wird. Tärå's Abschied von der Leiche. Dieselbe wird verhrannt. Die Affen sprengen Wasser.
- 26. In der Versammlung fordert Hauumat den ikana auf, in einer Höhle zu wohnen. Ränn sagt zu und rät, den Sugriva zu weihen. Dem Sugriva rät er, Angada als yurardja zu weihen. Er werde während der 4 Regenmonate in der Höhle wohnen. Sugriva zieht in die Stadt ein und wird mit grossem Pompe geweiht. Dann wird Angada als yurardja eingesetzt. Freude der Bürger.

- 27. Auf dem Prasravann-Berge wählen sieh die heiden Brüder den Höhle zum Wohnsitz. R. sehildert die Anneimlichkeit und Schönheit des Ortes. Aber der Gedanke an seine gerauhte Gattin lässt Ihn zu kelnem Genuss kommen. L. ermaimt Ihn, den Mut nicht sinken zu Inssen, und R. versprieit, den Herbat abwarten zu wollen. 28. R. besingt die Pracht der Regenzeit und endet wie in 27.
- 29. Als nach Verlauf der Regenzeit Sngriva noch immer sich dem Genusse hingicht, ermahnt ihn Hammat, sein dem R. gegebenes Versprechen einzulösen und die Sitä surhen zu lassen. Su. beauftragt daher den Niia, das ganze Heer zusammenzuziehen.
- 30. Mit Anbruch des Berbstes bricht Rama's Selmsucht wieder hervor. Lakshmana sucht ihn zu trästen. R. besingt die Schönheit des Herbstes. Er klagt, Su. halte nicht sein Versprechen; er zürnt ihm mid will L. mit Drohuugen zu Ihm schicken. 31. Laksimana gerät auch in grossen Zorn. R. trägt ihm aber auf, nur zu sagen: die Zeit geht vorüber.
- Le geht in hellem Zorne nach Kishkindhå. Vor ihm illehen die Affen. Su., in Liebe bethört, hört nieht, was ihm gemeidet wird. Auf Befehl des Ministers zeigen sich ille stärksten Affen ausserhalb der Stadt. Darob zürnt L. noch mehr. Augada geht ihm entgegen, der von L. zu Su. geschickt wird. Su. hört ihn nicht in sehnen Rausche. Emilieh weckt ihn der Lürm. Seine Minister Yaksha und Prabhāva teilen ihn mit, dass L. an der Thüre warte. 32. Su. gerät in Verlegenheit. Hammat sagt ihm, er habe in seiner Genusssucht den festgestellten Termin verstreichen lassen. Er solie jetzt inchachtungsvoll dem L. entgegengehen.
- 33. Lakshmana geht in Kishkindha bincin. Beschreibung. Er kommt ungehindert in den Paiast, bis zum Serall. Dort kündigt er sich durch den Ton seines Bogens an. Eingeschüchtert schickt Su, ihm die Tara entgegen. Tara fragt L. unch dem Grunde seines Zornes. L. richtet seinen Auftrag aus. Thrà sucht Sugriva zu entschuldigen: das Heer wilrde zusammengezogen. L. tritt vor Sugriva. stürmt in die Versammlung. Su. springt von seinem Throne auf; es erheben sich Ruma und die übrigen Weiber. L. wirft Su. Bruch des Vertrages vor. Führe er ihn nicht aus, so werde R. finn dem Valin nuchschleken. 35. Tara entschuidigt Sn.: er habe nicht seine Verpflichtungen vergessen, sondern in seinem Freudentmamel, wie einst der in Ghrithel verliebte Vlçvamltra, dle Zeit nicht benehtet. Sie giebt an, über wie viele Rakshasa Ravana verfüge. Su. habe sein Heer schon zusammengezogen. 36. Su, bittet um Verzeihung und erklärt sieh zu allem bereit. L. erklärt sich für zufriedengestellt und littet lim, unn selbst zu R. zu gehen.
  - 37. Darnuf beauftragt Su. den H., nile Affen der Erde herbei-

zuschaffen. Von allen Seiten treffen bald zahllose Affen ein. Sie bringen Wurzeln und Früchte von Çiva's Wunderbaum und andern Proviant.

- 38. Darauf fordert L. ihn auf, aufzubrechen. Su. lässt seine Sänfte bringen und besteigt sie mit L., begieltet von den vornehmsten Affen. Er fällt R. zu Füssen, der hebt lin gnädig auf und spricht einige würdige Worte. Su. sagt, er habe sahllose Affen zur Ausführung des Kriegszuges versammelt. 39. R. spricht ihm sein Vertrauen und seine Hofinung auf Erfolg aus. Da kommen unzählige Scharen von Affen unter ihren Führern aus allen Himmelsgegenden herbel.
- 40. Su. zelgt dem R. das Heer und bittet ihn um seine Befehle. R. sagt, der Aufenthalt der Sitä solle ausfindig gemacht werden. Su. schickt Vinsta mit schien Affen, den Osten bis zum Aufgangsberg abzusuchen, und beschreibt, welche Linder und Meere sie sehen würden. 41. Den Hammat, Augada und andere Affen schickt er nach Süden. Beschreibung des Sitdens. 42. Sushena, Tärä's Vater, schickt er nach Westen. Beschreibung des Westens. 43. Den Çatabala schickt er nach Norden. Beschreibung des Nordens.
- 44. Da Sn. das meiste Vertrauen zu H. hat, wegen sehrer Geschicklichkeit und Kiugheit, so beauftragt er ihn mit der Auffindung der S. R. giebt ihm seinen Ring mit als Legitimation vor S.
- 45. Die Affen verbreiten sich zur Suche nach allen Himmelsgegenden.
- 46. R. fragt Su., wie er zu selner Keuntnis der Erde gelangt sei. Su. erzählt Väliu's Kampf mit Dundubhi und seine Vertrelbung. Välin habe ihn überall hin verfolgt; so habe er die ganze Erde geschen.
- 47. Die nach Osten, Westen, Norden ausgesandte Affen kehren unverrichteter Dinge zu Su. zurück.
- 48. Hanumat mit Angada und Tära macht sich auf die Suche. Vergeblich suchen sie den Vindhya und viele Wälder und Gebirgselnüden ab. Angada tötet einen Asura. 49. Angada fordert die Affen zu neuer Anstreugung auf. Gandhamädana unterstützt ihn. Aber die Suche bleibt vergeblich.
- 50. H. mit den Selnigen kommt nach vergeblicher Suche durstig zur Bärenhöhle, aus der nasse Vögel herausflegen. Alle dringen in die Höhle ein. Drinnen finden sie wunderbare Wälder, kostbare Palkate mit allen möglichen Schätzen. Zuletzt treffen sie eine Büsserin. H. fragt sie, wer sie sei und wem die Höhle gehöre. 51. H. fragt, wie der goldene Wald und die übrigen Wunder entstanden seien. Die Büsserin antwortet, dass Maya, der Bammelster der Danava, die Höhle mit allem darin geschaffen habe, und dass er von Indra wegen selner Liebe zur Apsarase Hemä getötet worden sel. Sie selbst sei Svayamprabhā, Tochter des Merusåvarni, und büte für ihre Freundin Hemä den Palast. Dann fragt sie, wer sie selen und weshalb sie in die Höhle gekommen

selen. 52. Nachdem die Affen ihren Hunger und Durst gestillt hatten, erzählt Hanumat ihre Geschichte und fragt, wie er sich ihr dankbar erweisen könne. Doch sie hat keine Wünsele. Dann bittet H. sie, dass sie sie aus der Höhle führen möge, da der von Sittinen gesetzte Termin schon verstrichen sel. Sie besiehlt den Affen, die Angen zu schifessen, und versetzt sie sings ims Freie.

53. Sie lassen sich im Anblick des Meeres am Fusse des Vindhya nieder. Angada rat, da der von Sn. ihnen gesetzte Termin verstrichen sei, sollten sie alle prayopaveçana machen. Tärn rät, sich in Maya's Höhle zu flüchten. 54. H. hefürchtet, dass Angada in die Höhle gehen werde, und widerrät diesen Plan, weil die Affen nicht ausharren würden und L. sie mit seinen Pfellen besiegen wirde. 55. Angada sagt, Sn. würde ihm als seinem Feinde nach dem Loben trachten. Drum wolle er lieber seibst in den Tod gehen. Als er sich dazu weinend niedersetzt, umringen ihn die Affen in ihrer Angst und schicken sich an, ebenfalls das prayopaveçana zu machen.

56. Da erscheint Sampāti, Jaţāyun' Bruder, froh, dass dip sterbenden Affen linn lange zur Nahrung dienen würden. Bei seinem Anblick beginnt Angada zu klagen und erwähnt auch den Tod Jaţāyun'. Sampāti fragt, wie sich dies zugetragen, und bitiet ihn, ihm vom Berge herunterzuheifen. 57. Während die Affen in ihrer Verzweifelung denken, der Geier werde sie töten, führt ihn Angada vom Berge herab, erzähit ihm alles, was vorgegangen ist.

58. Sampåti erzühlt, dass ihm die Fügel versengt worden seien, als er einst mit seinem Bruder bis zur Sonne hätte fliegen wollen. Befragt nach Rāvaņa's Wohnung, sagt er, er habe gesehen, wie Sitä durch die Luft von Rāvaņa entführt worden sei. Rāvaņa halte sie in Lanka, 100 Yojuna jenseits des Oceans, in sicherm Verwahr. Bis dorthin könne er sehen.

59. Von Jämbavat aufgefordert, erzählt Sampäti, dass sein Sohn Supärçva, der ihn stets mit Nahrung versorgte, gesehn habe, wie Rävana mit der Sitä durch die Luft flog.

66. Sampāti erzāhit: Als ihm die Fügel versengt wurden, sei er auf den Vindhya in der Nähe des Oceans gestürzt. Nach längerer Zeit zu sich gekommen, hätte er die Einsiedelei des Rishi Nichkara erkannt (wo er 8000 Jahre gelebt habe). Er sei in die Nähe des Rishi gekrochen und von ihm nach dem Grunie seines Unglücks gefragt worden. 61. Er habe erzähit, wie er um die Wette mit Jatāyns nach der Sonne aufgetiogen, und wie es ihnen bei diesem tellkühnen Fluge ergangen sei. 62. Der Rishi habe ihn mit einer Prophezeiung des Purāna über Rāma und des Sampāti Hülfe getröstet. 63. Während er noch mit den Affen spricht, wachsen ihm nene Flügel, wie der Rishi vorausgesagt hätte.

64. Daranf steigen die Affen zum Ocean hinzb und verzweifeln, wie sie darüber gelangen könnten. Augada ermuntert sie und fordert sie auf, anzugehen, wie weit jeder zu springen vermächte. 65. Die übrigen Affen komten nicht bis 100 Yojana weit springen. Da erbietet sich Angada dazu. Doch Jännbavat wiederfit, worauf Angada wieder an prāpopaceçana denkt. 66. Jännbavat fordert H. auf; er erzählt dessen Geburt: Väyn habe ihn unit Anjana, Gemahlin Kesarlus, erzeugt. Indra schlug ihm die Kinnbacken ein, daher sehn Name. Schue Unverletzlichkeit. 67. H. rühnt seine Kraft und Fähigkeit zu springen. Die übrigen Affen wollen auf einen Beine stehen, bis er zurückkehre. Er besteigt den Berg Mahendra und bereitet sich zum Sprunge vor.

## Sundara-Kanda.

- 1. Als Hammunt sich zum Springe vorbereitet, erzittert der Berg Mahendra bis in seine Tiefen, und alle Wesen geraten in Aufruhr. Sprung IL's und seine Erscheinung, wie er durch die Luft fliegt (zahlreiche Verglelche). Auf Sägara's Befehl witchst Hiranyanabha Mainaka aus dem Ocean herver, um H. elnen Ruhepunkt zu gewähren. Der abor stürtzt ihn um. Der Berg lädt ihn zur Ruhe ein und beruft sich auf die vom Vayu ihm bei der Flügelabschneidung der Berge geleisteten Freundschaftsdienste. Doch H. kann uicht verweilen. Indra lobt den Berg. Da erhebt sich auf Gehelss der Götter Surasa, die Mutter der Schlangen, in Gestalt einer Rakshasin aus dem Ocean und droht dem li., ihn zu verschlingen; und als sie nicht weichen will, bis sle lin verschlungen habe, lässt H. seine Gestalt ins Ungeheure wachsen; doch in demselhen Masse witchst auch Surasa's Rachen. Da wird H. plötzlich von Ditumlings Grösse, dringt in ihren Racion ein und ellt wieder beraus. Darauf preisen Surasa und die Götter den Affen. Auf seinem welteren Fluge hemmt ihn Sinhika, indem sie seinen Schatten festhält und dann Ihren Rachen Ihm entgegen öffnet. H. wächst und mit ihm der Rachen. Da macht er sich plötztich klein, stürzt sich in den Rachen, zerstört die edlen Teile und tötet so die Simhika. Nach diesen 4 Tuten langt er endlich in Lanka an.
- 2. Auf dem Trikûţa stehend hetrachtet H. die Gegend und die auf einem Berge liegende Stadt, die ihm unehmehnbar scheint. Er verzweifelt behnahe wegen der Schwierigkeit seiner Aufgabe. Er macht siele so klein wie eine Bremse und dringt nach Sonnenutergang in die Stadt ein. 3. Beschreibung der Stadt. Beim Eintritt in sie stellt sieh die Stadt-Gottheit von Lankä in Gestalt einer Rakshashi him entgegen. In dem erfolgenden Zweikampf mterliegt die Riesin und erzählt, duss Svayambhû ihr dies als Anzeichen der Niederlage der Rakshasa vorausgesagt habe.

4. Er sieht die Stadt, die Räkshasa und Rävana's Palast.
5. Beschreibung, was H. beim Mondschein sieht.
6. H. sieht Räv.'s Palast und dann die der übrigen Grossen (die alle genannt werden). Er sieht den Palast Räv.'s.
7. Beschreibung des Palastes Räv.'s und des Pushpaka.
8. Beschreibung des Pushpaka.
9. H. besichtigt Räv.'s Palast und den Pushpaka. Er sieht Räv. Inditten seiner vielen Francen (Vergleiche).
10. Dort sieht er das Schlafgemach, in dem Räv. ruht, ungeben von Tämzerinnen, die läre musikalische Instrumente umarmen. Dort schläft auch Mandodari, Räv.'s Lieblingsgemählin.
11. Beschreibung des Seralis; das Trinkgelage etc. H.'s Bedenken, dass er in einen fremden Harem gegangen.

12. H. verzweifelt, well er die Sith noch nicht gefinden. Aber er ermitigt sich und filhtt fort, nach ihr zu suchen; jedoch vergeblich.

13. H. bedenkt die Folgen seines Misserfolges und beschillest in seiner Verzweifelung nicht zurückzukehren, als Eremit oder Bibser zu leben, oder sich einen gewaltsamen Tod zu gehen. Dann sieht er den Açokahaln und, die Götter verehrend, will er ihn durchsuchen. 14. H. hüpft in den Açokahaln und demolitt die Bäume. Beschreibung des Halnes und der ganzen Anlage. Hier hoftt er die S. zu finden. 15. Dort erblickt er in einem Gartenhaus die von Gram verzehrte S., die er mit Müho erkennt. 16. Überlegungen H.'s beim Anblick der S. 17. Beim Aufgange des Mondes erkennt er S., von den Räkshasinnen umgehen, unter dem Banno stehend.

18. Als die Nacht zu Ende geht, treibt die Schnsucht den RAvana die Sita zu besuchen. Begleitet von seinen Leuchten tragenden Frauen, begiebt er sich zum Açokahain. Von seinem Verstecke aus erblickt lin H., der erschrocken und von selnem Glanze geblendet sich tiefer in den Baum verkriecht. 19. Rav. erblickt S., wie sie von Kummer entstellt da sitzt. 20. RAv. sucht S. zu bereden, fin zu fleben. 21. S. weist den Ray, entrüstet zurück. 22. Ray, erwiedert, er wolle sie noch schonen, aber wenn sie sich ihm in 2 Mounten nicht ergebe, würde er sie fressen. S., ermutigt durch die Geberden der Begleiterinnen, antwortet ihm mit Schmähungen, worauf Rav, in Wat gerät und die Raksbasinnen (werden genannt) beauftragt, mit allen Mitteln dle S. Ihm willig zu machen. Die Rakshasin Dhanyamalint umarmt lüstern fleren Gebieter, der hobulachend in seinen Palast zurückkehrt. 23. Verschiedene Rakshasinnen suchen S. zu überreden. Rav.'s Gattin zu werden. 24. Ähnlicher Inhalt wie 23. 25. Klugen der Sitä. 26. Sitä fährt fort zu klugen. 27. Trijata aufgewacht erzählt ihren Traum, der den Sieg Rama's und die Niederlage der Rakshasa vorbedeutet, und rat, Sita freumllich zu behandeln. 28. Klagen der S. nach Weggang Rav.'s.

S.'s Ausschen verrät glückbeilentende Vorzeichen.
 H. überlegt hin und her, wie er sehre Botschaft ausrichten solle, ohne sich

in Gefahr zu bringen. 31. H. erzählt mit menschlicher Stimme in Kürze Rama's Geschichte. S. erblickt den Sprechenden zuletzt in dem Baume. 32. S. fürchtet sich. 33. H. kommt vom Baume herunter und fragt sie, wer sie sel. S. erzählt dem auf dem Baume befindlichen H. thre Erlebnisse. 34. H. überbringt die Grüsse, doch als er in S.'s Nähe kommt, fürchtet sie, dass Ravana diese Gestalt angenommen habe. Um sie zu beruhigen, preist H. Rama und die Seinigen. 35. H. giebt eine Beschreibung des Rama und erzählt dann alles, was sich selt dessen Tremung von Sith zugetragen imt. S. ist von H.'s Identität überzeugt und gerät in grosse Freude. 36. H. übergiebt R.'s Ring. S. ist hoch erfrent und fragt, wie es R. gehe, was er thue etc. H. schwört ihr, dass R. sie bald retten werde; er wisse nur nicht, we sie witre. Er denke stets an sie. 37. S. sagt, dass sle nach 2 Monaten sterben misse, wenn R. sie nicht vorher rette. Wie Ihr Viblitshana's fliteste Tochter Kala verraten habe, hatte dieser und Avindhya vergeblich versucht, RAY, zu ihrer Rückgabe zu bestimmen. Doch sei sie jetzt froher Hoffnung. H. sagt, er wolle sie auf seinem Rücken über den Ocean tragen, und als S. meint, er sei doch viel zu klein, nimmt er eine riesige Gestalt an. Doch S. hat eine Menge Gründe, warum sie auf diesen Plan nicht eingehen könne, namentlich dürfe Niemand ausser Rama sie berühren. 38. H. belobt sie darob und bittet um ein Erkennungszeichen. Sie erzählt den Vorgang mit der Krähe (cf. II 172). Wie die Krähe, so solle er auch jetzt die Feinde mit der Brahma-Waffe besiegen. H. versichert sie der unveränderten Gesinnung Rama's. Derselbe werde sie erlösen. Dann bittet er um ihren Auftrag. Sie bestellt Grüsse an R. und L. und lässt ersterem sagen, sie würde nur noch einen Monat leben. Dann giebt sie finn ein Juwel, das er an seinem Finger befestigt und er begrüsst sie zum Abschied. 39. Zwiegespräch zwischen S. und H. 40. Weltere Abschiedsreden.

41. H. überiegt sich, nachdem er sich verabschiedet hatte, dass er die Stärke der Felnde kennen lernen müsse. Um einen Streit hervorzurufen, ruinirt er den Açokahain. 42. H. nimmt, um die Rakshasinnen, die durch den Lärm geweckt herbeiellen, zu schrecken, eine, ungeheure Gestalt an. Sie fragen S., wer der Affe ware und was er mit ihr gesprochen. S. lügt ihnen etwas vor. Einige Rakshasinnen melden es dem Rav, der 80000 Diener schickt, um H. zu züchtigen. Aber H. macht sie alle mit einer Kenie nieder. Einige melden es dem Rav. 43. Dunn zerstört er den caityaprasada. Als die Wächter herbeichen, setzt er den prasada in Feuer und tötet die Wächter herbeichen, setzt er den prasada in Feuer und tötet die Wächter nit einer ausgerissenen Säule. 44. Jambūmālin, Prahasta's Sohn, zieht auf Rav.'s Gehelss uts. In dem Zwelkampf erlegt ihn H. mit der Keule. 45. 7 Ministersöhne ziehen aus mit ihren Heeren und werden geschlagen. 46. Dann schickt Rav. den Durdhara, Virūpūksha, Yūpāksha, Prahasta's Dann schickt Rav. den Durdhara, Virūpūksha, Yūpāksha, Prahasta's Sohn, Prahasta's Dann schickt Rav. den Durdhara, Virūpūksha, Yūpāksha, Prahasta's Sohn, Prahasta's Dann schickt Rav. den Durdhara, Virūpūksha, Yūpāksha, Prahasta's Dann schickt Rav. den Durdhara, Virūpūksha, Yūpāksha, Prahasta's Dann schickt Rav. den Durdhara, Virūpūksha, Yūpāksha, Prahasta's Dann schickt Rav.

ghasa und Bhàsakarna gegen II., der den ersten mit seinen Körper zersehmeltert, die zwel folgenden mit einem Sähr-Baum, und die beiden letzten mit einem Felsgipfel tötet. 47. Kampf mit Aksha, Räv.'s Solm, den H. zerschaettert,

- 48. Råv, schickt seinen Sohn Indrajit gegen H. Es erfolgt ein gewaltiger Zweikampf. Indrajit fesseit H. durch die Brahma-Wuffe. So wird H. vor Råv, geführt. 49. H. erblickt den von 4 Ministern (Durdhara, Prahasta, Mahāpārçva, Nikmabha) und andern magebenen Råv. 50. Råv, lässt ihn durch Prahasta fragen, wer er sei und weshalb er den Unfug getriehen. H. autwortet, erhabe es getlem, ma Råv, zu sehn und die Botschaft (von Rāma) zu bringen. 51. H. herichtet van Råma und fordert Råv, auf, die Sitä freizugeben. Er schliesst mit Warnungen, dass niemand R. ungestraft beleidigen könne. 52. Vibhishana widesspricht dem Råv, der H. töten lassen will. Ein Bote dirfe nicht getitet werden etc. Råv, lässt sich liberzeugen.
- 53. Um H.'s Schwanz werden Bamawolllappen gewickelt, diese inkt Oel beträuteit und angezündet. So wird H. In der Sindt herungeführt, die er so bei Tage genau zu sehn Gelegenheit hat. Sitä, davon henachrichtigt, beschwört Agul, ihn nicht zu versengen, und H. leidet infolge dessen keine Schmerzen. Imlem er erst ungeheuer grosse, dann kleine Gestalt anniumit, entleiligt er sich selner Fesseln. Mit einem Thorbulken macht er die Wächter nieder. 54. Il. springt von Haus zu Haus und setzt mit selnem brennenden Schwanz die Stadt Lankå in Brand. 55. H. gerät in Besorgnis, dass S. beim Brande von Lunkå ungekommen sel. Doch glüstige Anzeichen und himalische Wesen versiehern Ilm, dass S. noch lebe.
- Anfang 39, 16 ff. H. bestelgt den Berg, der bei seinem Absprauge in die Huterwelt versinkt. 57. Nach dem Flage durch die Luft langt H. am andern Ufer an und erzählt den erfreuten Affen den Erfolg seines Unternehmens, 58. Auf dem Gipfel des Makendra erzillilt H. den Affen, was er auf seinem Springe mit dem Mainäka, mit der Surasa und der Simhika erlebt habe; wie er nach Lanka gekommen und die Schutzgöttin der Stadt besiegt habe, wie er die Sità im Acokahaine geschen, Ihr Gespriich mit Ravana, die vergeblieben Drohungen der Råkshashmen, der Trijaça Traum, seine Unterbaltung mit Sità, die Zerstörung des Acakahaines; die Niedermuchung des Heeres, die Zerstörung des Caitya, die Beslegung des Jambamälin, der Ministersöhne, der 5 Häuptlinge, des Aksha, die Aussendung des Indrajit und den Kampf mit demselben. Indrajit babe ihn mit der Brahma-Waffe festgelegt und so sei er gehanden vor Råvaga geführt worden, dem er die Herausforderung von Sugriva vorgetragen habe. Rav. hätte ihn hinrichten lassen wollen, aber Vibhishana habe dies widerraten. Darauf sei seln Schwanz in Brand gesteckt worden. Hermageführt von

den Råkshasa, habe er sich hos gemacht und die Stadt angezinnlet. Eine göttliche Stimme und glückliche Zelchen blitten Ihn wegen Sitä bernhigt. Zuletzt sei er zurückgesprungen und so bei seinen Geführten wieder augelaugt. 59. H. prelst S.'s Tugend, prahlt dann mit seiner Stärke und erzählt zuletzt, wie er die S. augetroffen.

- 60. Augada rat lin Hinweis auf die Stürke Jumbavat's und der belden Sülme der Agvinen, dass die Affen den Rav, und die Rakshasa besiegen und S. heimführen sollten. Jambavat widerrät diesen Plan als unpassend, denn auf mit der Auffindung der S. seien sie beauftragt. Sie sollten vlehuehr zu Räum zurflekkehren. 61. Dieser Vorschlag wird augenommen. Die Affen gelangen zum Madhuvana, den Dadhimukha, Sagriva's Oheim, bewacht. Dort thun sie sich am Houig gütlich. Sie berauschen sich und rainiren den Wahl. Vergeblich wehrt limen Dadhimukha. 62. II. erlaubt den Affen, sich an dem Houlg glitlich zu thun. Die Affen berauschen sich am Honig und begehen alleriel Ausschreitungen in ihrer Trunkenheit. Die Wärter werden schmithlich misshandelt und filchen. Doch kehren sie unter Dadhinukha's Führung zurück, der aber von Augada arg zugerichtet wird. Er flicht zu Sugriva und füllt han zu Füssen. 63. Dazu aufgefordert, erzählt er die Verwiistung des Madhuwaldes. Nach dem Berichte fragt Laksburann den Sugriva, warum der Affe gekommen. Su, erzihlt ihm, was vorgefallen, und schliesst aus dem Chermute der Affen, dass sie ihren Auftrag zu Eude geführt hittien. Dem Dadhimukha trägt er auf, die Affen schlennigst zu ihm zu schicken. 64. Er kehrt zurlick und richtet dem Augada selnen Auftrag aus. Dieser fliegt mit den Affen durch die Luft zu Sugriva, der den Räma tröstet und Hon Hoffmug erweckt. Haununt sagt den Rama, dass Sità lehe. Grosse Freude.
- 65. Als die Affen zum Prasravanaberge gelangten, übergiebt II. den Edelsteln und erzählt, wie er S. getroffen und was sie gesagt habe.
  66. R. bricht in Klagen aus und fragt weiter, was S. gesagt habe.
  67. II. sagt, S. habe zu seiner Beglanbigung ihm den Vorfall mit der Krithe erzählt und ihm dann den Edelstein übergeben.
  Sie habe seinen Vorschlag, sie auf seinem Rücken zu Ränna zu führen, abgeiehnt und Grüsse an Alle aufgetragen.
  68. II. erzählt weiter sein Gespräch mit S., und wie er sie geträstet.

## Yuddha-Kanda.

Râma dankt dem Hannmat und maarmt lim. Doch er verzweifelt bei dem Gedanken an die Schwierigkelt, über den Ocean zu gelangen.
 Sugriva spricht ihm Mui ein und rit, eine Brücke nach Lanka zu schlagen, weil soust Râv, nicht augegriffen werden könne.

- 3. Auf R.'s Aufforderung beschreibt II. Laukå, die Befestigung und Verteidigung der Stadt. Die Hampthelden der Affen würden sie alleh bezwingen. Drum möge er sofort den Befehl zum Aufbruch geben. 4. R. hittet Su., dass das Heer sich marschfertig mache, und glebt selbst darsebordnung an. Darauf beleit das ungehenne Heer in der vorgeschriebenen Ordnung mich Silden auf. L. selbildert R. die gilnstigen Zeichen. Zug der Affen über den Sahyn und Malaya. Das lieer lagert sich am Meeresstraml. 5. R.'s Klagen vor II.
- 6. Nach der durch II. angerichteten Verwüstnug berutt Rävana die Råkshasz zu einer Beratung wegen der drohenden Gefaier. 7. Die Rakshasa rillmen Rav.'s frühere Thaten; er wilrde schon aliela R. vernichten können, oder Indrajit würde es thun. S. Prublerische Reden des Prainstn, Durmukhn, Vajradamshira, Nikumbha und Vajraimun. 9. Die vornehmsten Rakshasa (ihre Namen) ergrelfen die Waffen. shana aber nötigt sie wieder auf füre Sitze und rät dann, S. dem R. gültlleh wieder zu geben. Die Versammlung wird entlassen. 10. In dem am Morgen versammelten itate sagt VIbhishapa, dass seit dem Raube der S. bedenkliche Unglückszeichen sieh mehrten. 11. in felerlichem Aufzug beglebt sich Ray, in die Sahha und lässt die Rakshasa berhelrufen. Diese kommen und setzen sich im Saule. 12. Råv. lässt die wachthabenden Truppen durch Prahasta zur Wachsamkeit ermainen. Jetzt da Kumbhakarna erwacht sel von seinem 6 monatlichen Schlafe, wolle er mit finen fat halten. Er erzählt, wie er vergebileh um Sitá's Liehe geworben habe. Sie möchten beraten, wie R. und L. getöret werden könnten, ohne dass S. ausgeliefert witrde. Kumbhakarna tadelte ihn, dass er sie zum Rat in einer beschlossenen Sache auffordere, verspricht dann aber selne Hülfe im Kampfe gegen Rama. 13. Mahapareva ritt dem Rav., die S. zu zwingen; Kumbhakaran und Indrajlt wären im Stande, alle Feinde abznwehren. Rav. erwiedert, dass er einst die Punjikastiala entnirt imbe, worauf ihm der Schöpfer geflucht habe, er würde sofort sterben, wenn er eln Welli notzlichtige. Rama kenne alcht seine Kraft, durum wage er, ihn anzugreifen. 14. Vibhishana rät, S. zurückzugeben. \* Prahasta Sagt, sie fürchteten sich vor keinem Gegner. Worauf Vi, nochmals eindringlich Rämn als unbezwingbaren Gegner schildert und seine Mahmung wiederholt. 15. Indrajit schilt Viblishang einen Feigling, dieser jenen einen thörichten Knaben, der nicht zum Rate zugelasen werden dürfte. 16. RAv., aufgebracht über Vibhisbaya's Rat, beschubligt ihn der unter Verwandten übilehen Missganst. Jeder andere hätte für solche Worte den Tod verdient; er schände sein Geschlecht. Viblishaun fflegt mit 4 Raksimsa in die Lag auf auf ruft liev, craste Tremangsworte zu.
- 17. Vibhishana langt am Mecresstrande an. Erschreckt greifen die Affen zu den Waffen. Doch Vi. sagt, wer er sei, weshalb er sich mit RAv. entzweit habe, und dass er sich in R.'s Sciuntz begeben wolle. Su.

tellt dies dem R. mit und rüt, den Vlibbishum als Feind und Spion zu töten. R. fordert die Affen zur Beratung auf. Augada, Çarabha, Jâmbavat und Mainda sprechen ihre Ansicht aus. Zuletzt spricht H. und zwar für die Aufminne Vlibbishum's. 18. R.'s Ansicht. Sn.'s Erwiederung. R.'s Entgegnung. Su.'s Antwort. R. erwiedert, es sel seine Pllicht, Schutzsuchenda zu schützen, drum willfahre er Vibbishum's Bitte. 19. Letzterer trägt seine Bitte dem R. vor. Dieser lüsst sich von ihm die Streitkrütte der Rükshuss angehen und verspricht ihm die Herrschaft nach dem Siege. R. lüsst ihm sofort weihen.

Vibhishuşa befragt, wie das Heer über den Ocean gelangen könne, rät Ränn, er solle den Ocean, seinen Verwandten, durch dharad zwingen, ihn zu helfen. R. willigte eln und begieht sich zum Ocean.

20. Çârdûla, eln Splon, kehrt zu Râv, zurürk und beriebtet über R's Heer. Râv, schickt seinen Neffen Çuka, um Su, von R. ubfüllig zu machen. Als Çuka in Vogelgestalt über den Affen erscheint, wird er von diesen ergriffen und misshandelt, aber auf R.'s Fürspruche losgelassen. Er richtet seine Botschaft aus. Su.'s drohende Autwort an Râv. Auf Angada's Rat wird Çuka von den Affen ergriffen, misshandelt und gefesselt, aber auf R.'s Gehelss losgelassen.

21. Drei Tago liegt R. am Strande, doch Sågara zeigt sich nicht. Da wird er zornig und schlesst seine Pfeile ins Meer, dus in gewaltige Aufregung gerät. 22. R. legt die Brahma-Waffe auf. Alles gerät in die höchste Erregung. Da zeigte sich Sågara und verspricht, schnen Wunsch zu erfüllen. Der aufgelegte Pfeil wird nach drumakulya abgeschossen, das nun sein Wasser verliert: Maru. Sågara fährt fort: Nala, des Vigvakarman Sohn, werde die Brücke bauen. Dann verschwindet er. Nala verspricht, die Brücke zu bauen. Auf R.'s Befehl bringen die Affen Bitune, Felsen und Berge herbel. Nach chnigen Tagen ist die Brücke fertig und das ganze Heer zieht blnüber.

23. Schreckliche Zeichen verkünden den bevorstehenden Kampf. R. zieht gegen Laukâ. 24. Man hört den Lärm der Räkshasa; die Affen antworten udt Gebrüll. Räma erblickt Lankâ und ordnet sein Hier. Çuka wird entlassen und herichtet dem Råv., dass die Affen über das Meer gesetzt seien. Råv. entbrennt in Kampflust. 25. Råv. schickt Çuka und Sårapa als Spione aus. Dieselben werden von Vibhishapa ergriffen, aber von R. freigelassen. Belde berichten dem Råv. über die Stürke der feindlichen Helden. 26. Råv. antwortet dem Sårapa. Dann steigt er auf den Palast und libset sich von Sårapa die Hamptheerführer der Feinde zeigen. 27. Dieser zählt dieselben auf und neunt noch einige amlere Hoerführer. 28. Çuka mennt die Hamptheiden und die Zahl der Truppen. 29. Råv. schilt die beiden wegen librer Sympathie mit den Feinden und verjagt sie. Dann schickt er andere Spione unter Çårdûla. Diese werden von Vibhishapa gefangen, aber von R. frei gelassen. 30. Çårdûla berichtet

dem Ravuna, wie es iho ergangen, und zählt die Hauptheiden der Fehrde auf.

- 31. Da berüt sich Råv, mit seinen Räten und entlässt sie. Dann lässt er von Vidyujjihva R.'s Haupt und Bogen hervorzaubern und begieht sich zu S. Er erzählt lir, dass in der Nacht Prahasta die Felnde übersascht, R. und viele undere getödet habe. Zum Beweise zeigt er R.'s Haupt und Bogen. 32. Klagen der S. (1—32). Råv, wird zum Rat gerufen und befiehlt, das Heer zusammen zu trommeln. 33. Sarana tröstet Sitä; sie erklärt lir den Betrug Råvana's. 34. Sarana geht auf Bitten der S., um Råv.'s Thun auszukundschaften. Sie berichtet über die vergeblichen Versuche der Mutter und des ältesten Minkters Råv.'s, ihn zur Rückgabe der S. zu bestimmen. 35. Råv. in der Versammlung. Målyavat råt zum Nuchgeben. Sie hätten das Recht gegen sich. Schreckliche Zeichen geschähen. 36. Råv.'s sornige Erwiederung. Er ordnet die Bosetzung der Thore an.
- 37. Im Rate erzählt Vibhishuga, dass vier seiner Rate in Vogelgestalt die Aufstellung der Feinde ausgekundschaftet hitten. R. stellt seln Heer auf und beschliesst, den Savela zu bestelgen. 38. Mit VIhhishana und Su, besteigt R., von L. begleitet, den Savela. Sie sehen Lanka aus der Höhe, und die Affen sehen, wie eine 2. Mauer gemacht wird. Dort bleihen sie die Nacht. 39. Sie sehen um Morgen von dort Lanka mit seinen Wäldern und Halnen. Sie sebeu die Stadt Lanka auf dem Gipfel des Trikita. 40. R. und Sn. bestelgen den Savela und schen die Stadt Lanka. Auf einem Thore steht Rav. Su. springt oder fliegt dahln. Zwischen belden eutsteht ein Ringen. Um Itav.'s Zauberkunst zu entgehen, fliegt Sn. davon. 41. R. mucht ihm Vorwürfe. Dann befiehlt er dem La das Heer lagern zu lassen; er beschreibt die Unglürkszeichen. Vom Berge herabgestiegen, ordnet er sehr Heer vor den Thoren (wie oben) und entsendet Angada zu Ràv, mit der Aufforderung zur Unterwerfung oder zum Kampfe. Angada richtet dieselbe aus, wird von den Rakshasa ergriffen, fliegt aber davon mid kehrt zurück. Susliega macht die Runde um dle Thore.
- 42. Als dem Råv, verkündet wird, dass Lankå von den Affen umzingelt sel, gerät er in Wut thier wird ehne andere Aufstellung der Affen angegeben, als oben, 37. Gesang). Er gieht den Befeld zu einem allgemeinen Ausfall. Es erfolgt eine Schlacht. 43. Die Räkshasa machen einen Ausfall. Eine Reihe von Einzelkängfen fürer Hampthelden mit denen der Affen. Einige Räkshasa fallen (Pratapana verliert seine Angen. Agniketn, Rugmiketn, Mitraglum und Vajuakopa. Vajramushi? Nikumbha. Vidyumodiin.) 44. Der Kampt wird in der Nacht fortgesetzt. R. schlägt seine Angreifer in die Flucht. Angada beslegt den Indrajit, der dann, sich unsichtbar machend, R. und L. durch den Pfellzanber bindet. 45. R. schickt 10 Affen ans, um den Indrajit zu suchen.

Doch dieser bleht unsichtbar und bedrängt R. und L. mit seinen Pfeilen. Mit zahlreichen Wunden bedreckt, stürzen beide regungslos zu Boden. 46. Die voruehnsten Affen unstehen klagend das gefallene Paar. Nur von Vibhislaus gesehn, setilesst Indrajit seine Pfeile und verwundet die Affenführer. Dann zicht er sich laut praidend nach Lanka zurück. Vibhislaus tröstet Su. und ermuligt dunn die Truppen. Indrajit aber kehrt in die Stadt zurück und erzählt seinem Vater, was er gethau labe. 47. Die Affen halten um die briden Gefallenen Wache.

Râv, lüsst durch Râkshashunn der Sitä den Fall der Brüder melden und lässt sie selbst mit der Trijață îm Pushpaka dabin führen, wo sie die Brüder erblickt. 48. S. sagt: Alle Webssagungen seien widerlegt. Dann erbeht sie Klagen. Trijață tröstet sie: R. könne nicht tot sein, er sei nur bewegungslos. Darauf kehren sie in den Açokaladu zunück.

- 49. R. gewinnt die Besimming wieder und klagt wegen L. Dann fordert er Su, und die Affen auf, helmzukehren. Da kommt eilends Viblitshana herbei und die Affen fliehen, ihn für Indrajit haltend. 50. Su, wandert sich über die Flucht der Affen. Augada weist ihn auf die Gefallenen bin. Auf Su's Befehl veranlasst Jünbavat die Affen zur Linkehr. Vibhishma beklagt R. und L. Sugriva tröstet ihn: er würde Rav. beslegen. Sushen sagt, das sei munöglich, aber es gähe zwei wunderbare Heilkrituter auf den Bergen Cambra und Dropa, die solle H. holen. Da konnat Garuda, heilt R. und L. vom Pfellzauber und verabschledet sich. Im Heere erheht sich ein Freudenfärm.
  - 51. Als Råv, den Lärm hört, lässt er die Ursache ausfindig machen. Er gerät in grossen Zorn und schlekt Dhümråksla aus. Diesem erscheinen schreckliche Zelchen, als er durch das westliche Thor gegen H. zicht. 52. Furchibares Handgemenge zwischen den Råkslassa und Affen. Dhümråksla greift H., au, der dessen Wagen mit einem Felsblock zerträmmert und die Råkslassa in die Fincht schlägt. Dann stürzt sich Dhümråksla mit scher Keule auf H., der Ihn mit einem Felsblock zerschmettert. Die Råkshasa ziehen sich nach Laukå zurück.
  - 53. Auf Rüv.'s Geheiss zieht Vajradanshtra aus dem südlichen Thor gegen Angada. Ungdiekszeichen. Furchtbare Schlacht, in der Angada viele Räkshasa tötet. 54. Fortsetzung der Schlacht; die Räkslasa werden geschlagen. Zweikampf zwischen Angada und Vajradamshtra, in welchem letzterer unterliegt. Die Räkshasa ziehen sich zurück.

the contraction of the second 
55. Dam zieht Akampana aus unter Unglückszeichen. Furchtbarer Kampf in undureidringlichen Staubweiken. 56. Vor dem Austurm Akampana's flichen die Affen, sammeln sich aber um den zu Hälfe eilenden H. Zwischen beiden entsplintt sich ein Zweikampf, der mit Akampana's Tode endigt, Die Räkshasu flichen, die Affen aber preisen II.

- 57. Am frühen Morgen macht Råv, die Runde bel den Truppen und fordert den Befehlshaber Prahasta auf, gegen den Fehul zu ziehen. Dieser willigt ein, gleht den Befehl zum Anfbruch und zieht unter Unglückszeichen zum östlichen Thore hinaus uit seinen Räten Narantaka, Kumbhabann, Mahānāda und Samunmata. 58. R. erführt von Vibbishana, wer Prahasta ist. Allgemeiner Kampf. Prahasta's 4 Rüte fallen. Er selbst schlägt die Affen zurück, bis Nila sich hin entgegenstellt. Es entsteht ein Zweiksumpf zwischen Behlen, in dem Prahasta unterliegt. Das Heer der Räkshasa flicht nuch Lankå zurück.
- 59. Nachdem Råv. Truppen zur Verteldigung der Thore augewiesen, zieht er mit seinem Heere aus der Studt. R. Bast sich von Vi. die Hampfielden neumen. Råv. schlägt mehrere Hampfgegner zurück. L. blitet R. um Erlaubnis, mit Råv. kännpfen zu dürfen. Ex erfolgt ein Zweikampf zwischen ihnen. Zuletzt wird L. von einer Lauze durchbohrt, Råv. aber durch einen Faustschlag betäubt. H. bringt L. zu R. Darauf greift R., von H. getragen, den Råv. an, entwaffnet ihn und schlekt ihn unch Laukà zufück.
- 60. Råv. glebt Befehl, den Kumbbakarna zu wecken. Nach langem Benüben gelingt es endlich den Råkshasa. Auf Råv.'s Wunsch begibt sich der schreckliche Riese zu ihn.
- 61. Von R. befragt erzählt VI. wer der Riese sel; dass er, von Prajäpati verflucht, 6 Monate schlafe und einen Tag wache. Rünna giebt Befehl, dass die Truppen vor den Thoren gerlistet bleiben.
- 62. Kumbhakarna kommt zu Rav., von dem er die Lage der Dinge erführt. 63. Kumbhakarna macht ihm Vorwürfe, dass er früher guten Bat in den Wind geschlagen habe. Båv, sagt, er fordere Hülfe, nicht Belchrung. Kumbh, verspricht die Felude zu vernichten. Er würde selbst die Götter besiegen können. 61. Maludara belehrt Kumhl. über niti und schlägt dem Rův, vor, sle wollten R. beklupfen. Sollten sie ihn nicht beslegen, so solle er doch den Sieg felern, S. dadurch täuschen und für sich gewinnen. 65. Kumbh, schilt den Mahodara und blitet Rav., allem gegen die Felnde ziehen zu dürfen. Er bewaffnet sich mit seinem Cula, und RAv. schmückt ihn. Dann zieht der furchtbare lilese gegen die Felude aus. 66. Die Affen tilehen erschreckt, als sie Kumbh, erblicken, doch Auguda führt sie in die Schlacht zurück. Sie werden besiegt und fliehen. Nur mit Mühe gelingt es Angada, sie zum Staudhalten zu bringen. 67. Kumbh, vernichtet zahlreiche Affen. Verschiedene Elnzelkämpfe mit Führern. So mit Sugriva, der betäubt durch einen Schlag von thur Im Triumph in die Studt getrugen wird, aber zu sieh gekommen this Nose and Ohren abschneidet und davon flegt. Kamble. verschilugt nun scharenweise die Affen, bis sich L. Ihm kämpfend in den Weg stellt. Den fragt er nach R., und als er linn gezeigt wird, stürzt er sich auf ihn. R. verwundet ihn mit seinen Pfellen und ent-

waffnet ihn. Anf R.'s Rat bedeeken die Affen Kumbhakarna's Leib, aber er schitteit sie ab. R. schiesst mit seinen göttlichen Pfellen ihm die Arme, die Beine, zuletzt den Kopf ab. Siegesfreude. 68. Rav.'s Klagen über Kumbhakarna's Tod.

- 60. Trigira's trüstet Rav. und zicht mit Narantaka, Devantaka und Atikaya, Ray.'s Söhnen, begleitet von Ynddhonmatta (Mahodura) und Matta (Mahaparçva), Rav.'s Brüdern, in den Kampf. Es erfolgt ein furchtbures Gemetzel zwischen Affen und Riesen. Narantaka wület in der Schlacht. Da zieht, von Su. geschiekt, Angada gegen ihn und tötet Ihn he Zweikampfe. (70?) Trigiras, Devantaka und Mahodura stürzen sich auf Augada, dem schliesslich H. und Nita zu Hülfe kommen. Nita tötet den Devantaka, und als sich Mahodara gegen ihn wendet, auch diesen. Dann kampa H. mit Trigirus, Rav's Sohn, und schlägt ihm mit dem Schwerte die drei Häupter ab. Dann stürzt sieh Matta (Mahapareva) Rayana's Bruder, auf Rishabha, der Ihn über mich längerem Kampfe. tötet. 71. Nun zicht Atikaya zu Felde. Vl. sagt dem Rama, dass jener der Sohn Råvana's mit Dhånyamålint sel; ihm könnten die Affen utcht standhalten. L. stellt sich ihm entgegen. Sie kämpfen erst mit gewöhnlichen, dann mit göttlichen Waffen; zuietzt benutzt L. auf Vayu's Rat die Brithna-Waffe, mit der er den Atikaya enthauptet.
- 72. RAv. bekingt alle seine Verluste uml befiehlt absdam, strenge über die Verteidigung zu wachen. 73. RAkshasa melden dem RAv. den Tod seiner Brüder und Söhne. Indrajit verspricht, den R. und L. zu töten. Er zieht in die Schlucht. RAv. opfert dem Agul und beopfert die Waffen Indrajit's. Dieser tötet massenhaft gewölmliche Affen und verwundet die Haupthelden. Sich unslehtbar machend, überschüttet er alle mit seinen Geschossen; so bedräugt er auch R. und L. und verkündet zurückgekehrt dem RAv. seine Thaten.
- 74. Während der Nacht machen VI. und H. die Runde auf dem Schlachtfeld, um den Verwundeten beizustehen. Sie finden Jünhavat, der H. nuffordert, vom Kulläsa die 4 Heilkräuter zu holen. Er fliegt dorthin, aber die Kräuter verbergen sieh. Da nimmt er den ganzen Berggipfel mit. Durch den Duft der Kräuter werden alle Verwundeten, R. und L. wieder geheilt. H. schafft den Berg wieder nu seine Stelle
- 75. Auf Sn.'s Rat legen die Affen nach Sonnenuntergang Feuer au die Hituser von Lankâ. Während alles in Fimmen steht, vernichtet R. nit seinen Pfeilen das Gopura. Die Affen sammeln sich vor dem Thor mit ihren Fenerhränden. Die Hunptheiden der Råksbasn: Kumbha, Nikumbha (Kumbhakarna's Söhne), Yüpâksha, Çopitâkshu, Prajangha und Kumpma ziehen in die Schlacht unf Rav.'s Geheiss. Es wird mit grosser Erbitterung gekämpft. 76. Augada besiegt den Kampana, dann kämpft er mit Çopitâksha. Daranf stürzen Prajangha und Yüpâksha auf ihn, dem sich Mainda und Dyivida zugeseilen. Es entsteht zwischen diesen

drei Paaren ein heftiger Kampf, in dem zuletzt Prajangha von Angada, die beiden andern von Maimia und Dvivida getötet werden. Darauf tritt Kumbha in den Kampf ein und überwindet Angada. Da kommen ihm auf R.'s Befehl Jämbavat, Sushena und Vegadareh zu Hülfe, vermögen über nichts gegen Kumbha. Zuletzt stellt sich Sa. dem Gegner entgegen und nach langem Zweikampf gefingt es lim, ihn zu töten. 77. Jetzt zieht Nikumbha heraus, es entsteht ein Zweikampf zwischen ihm und H., der lim zuletzt den Hals undreht. 78. Räv. sehickt Makaräksha, Khara's Sohn, gegen die Felnde, mit grosser Heeresbegleitung, miter unglücklichen Vorzeichen. 79. It erlegt den Makaräksha im Zweikampf.

- 80. Råv, fordert indrajit auf zum Knunde gegen Råma. Er bringt ein Opter dar und besteigt den Wagen, auf dem er unsichtbar ins Feld zieht. Er überschittet Alie, namentlich R. und L., uht seinen Pfeilen. S1. Er kehrt in die Stadt zurück und kommt aus dem w. Thore mit einer hervorgezauberten Sitä auf seinem Wagen wieder heraus. Diese misshandelt und enthamptet er vor den Augen L., H. z und der Affen. S2. H. versucht vergebileh, Indrajit mit einem Fels zu erschlugen. Nach längerem Kaunfe lässt er dus Heir sich zurückziehen. S3. R. schiekt Jämbavat mit seinem Heere dem H. zu Hüffe. Dieser kommt selbst und berichtet die Ermordung der Sitä. R. stürzt zu Boden, L. füngt ihn auf, hält eine gottlose Rede und trüstet ihn.
- 84. Vi. kommt herhel und klärt den Sachverhalt mit Sita auf. Jetzt opfere ludrajit in der Nikumbhila, wodurch er unbeslegbar würde L. solle ihn in seinem Zauberwerke stören. S5. Da R. ihn nicht recht verstanden, sagt Vibhishana, dass die Posten ausgesiellt seien, und wlederholt dann das über Indrajit's Opfer gesagte. Auf R.'s Befehl ziehen L., H. und Vi. mit grossem Heere zur Nikumbhila. 86. Auf VI.'s Rat überfüllt i., mit den Seinigen das feindliche Herr und bringt es in Verwirrung. Indrajit kommt zu Hütte. Er wendet sich gegen L. VI. zelgt dem L. den Indrajit. 87. VI. zeigt dem L. die Opferstitte Indrajit's, und als dieser herbeikonant, fordert er la zum Kampte auf. Indrajit wirft VI, seinen Abfall vor; VI, antwortet, 88. Nachdem sie ehilge Worte geweenselt, beginnen indrafit und L. den Zwelkampf, der lange dauert, obschon beide die Rilstung verlieren. 89. Vl. fenert die Affen und Bären zum Kampfe gegen die Räksbasa au. Liste der bereits gefullenen Rakshasa (v 10-14). I., and Indrajit kämpfen welter. I., tötet Indrajit's Wagenlenker, und 4 Affen die Pferde desseihen. 90. Während die beiden ffcere handgemehr sind, geht indrajit in die Stadt und kehrt mit neuem Wagen in die Schlacht zurück. R. tötet den Wagenlenker. Vi. die Pferde desselben. Indr. und L. kämpfen mit göttlichen Waffen, Indrajit fillt. Flucht der Rakshasa, Trimoph Lakshaana's etc. 91. Råma begrüsst L. nach dem Slege. Sushena hellt L. von

seinen Wunden mit dem Wunderkraut und ebenso alle verwundeten Affen. 92. Råv. jammert über den Tod seines Sohnes und verlangt, Rache au den Felnden zu nehmen. Er ellt in den Açokahain, um Sità zu ermorden, steht aber auf Supäryva's Rat von seinem Plane ab. 93. Råv. schickt sein Heer in die Schlacht, R. richtet ein grosses Bintbad in finn an. 94. Die Råkshasinnen jammern über den Verhust ihrer Augebörigen und klagen laut Råv. an. 95. Råv. fordert Mahodara, Mahäpäryva und Virūpāksha anf, das Heer gegen die Feinde zu führen; er würde Rache für die Gefallenen nehmen. Auf prächtigem Wagen an der Spitza eines ungeheuren Heeres zieht er hinnus gegen R. und und L. trotz zahlreicher Unglückszeichen, und richtet ein grosses Blutbal unter den Affen an.

96. Unterdessen wütet Su. gegen die R\u00e4kshasa und ger\u00e4t in Kampf mit Vir\u00e4p\u00e4ksha, dem er die Schinfe zerschmettert. 97. R\u00e4v. schickt Muhodara in die Schincht. Su. k\u00e4mp\u00fc mit ihm und sehi\u00e4gt ihm zuletzt das Hampt ab. 98. Danach ger\u00e4t Mah\u00e4p\u00e4reva in Kampf mit Angada, der ihn nach R\u00e4ngerem Streit durch einen Faustsching auf ille Brust \u00e4titet.

99. Nun tritt Rav. auf. Nachdem er L.'s Angriff zurückgeschlagen, bekämpfen er und Rama sich mit Pfellen. 100. Sie fahren fort mit, göttlichen Waffen zu streiten. L. mischt sich in den Kampf und schützt VI. vor Rav.'s Angriff. Doch wird er selbst von ihm mit elner Lauze durchbohrt. R. ilberlässt seinen Bruder dem H. und Su., er selbst habe jetzt schier grossen Aufgabe allein zu gedenken und seinen Hauptgegner emlich zu töten. 101. it, ergeht sieh vor Sushenn in Kingen über L's Tod. Sushena sucht ihn zu trösten, L. sei nicht tot. Er fordert H. auf, die 4 Helikräuter vom südlichen Giptel zu bringen. H. bringt, da er die Kräuter nicht erkennt, den ganzen Berg und Sushena heilt mit den Kräutern L., der den R. auffordert Rav. zu töten. 102. Als die Götter sahen, dass R. zu Fusse gegen Rav. auf seinem Wagen klimpite, baten sie hulra, ihm zu helfen. Dieser schiekt ihm Matail mit seinem Wagen, auf dem afferlei Waffen sind. R. besteigt Indra's Wagen und bekämpft auf's neue Rav. Der aber setzt ihm und ludra's Geführt arg mit seinen Geschossen zu, so dass die Götter seibst In Furcht und Rama in gewaltigen Zorn geraten. Rav. sehlendert seinen furchtbaren Cûla gegen R., doch dieser vernichtet denseiben mit hulra's Lauxe. 103. Sie fabren fort sich mit l'feilen zu beschlessen. R. droht Ray, und bedräugt ihn dann so mit seinen Geschossen, dass Ray,'s Wagenlenker elligst den Wagen aus der Schlacht zurückführt. 104. RAv. schilt schien Wagenlenker wegen seiner felgen Flucht. Derselbe entschuldigt sich und kehrt auf Rav.'s Geheiss wieder um. 105. Da kommt Agustya und übergieht R. einen Hymnus au die Sonne. R. betet mit diesem Hymnus zur Sonne. 106. R. fithrt auf seinem Wagen gegen

Råv. Dieser nähert sich auf dem seinigen. Dem Råv. zeigen sich unglückliche Omina, dem R. glückliche. 107. R. und Råv. überschütten sich mit Pfeilen und anderen Geschossen. Die Götter schauen dem furchtburen Kampfe zu, in dem R. kehnen Schuden ieldet. Vergeblich schlesst er dem Råv. einen Kopf um den underen ab, immer wächst ein neuer hervor. So dauert der Kampf Tag und Nacht. 108. Auf Matali's Aufforderung wendet it. die Brahma-Waffe an und durchbohrt nit Hir Råv.'s Herz. Beim Fall Itàv.'s Freude der Affen, Fincht der Råkshasa. Die Götter preisen Råma.

- 100. Vibhishana betrauert seinen gefallenen Bruder. R. tröstet ihn und orduet Itävana's felerliche Bestattung au. 110. Klagen der Räkshasinnen bei der Leiche. 111. Klagen der Mandodari (Räv.'s Hauptgemahlin). Felerliche Bestattung Rävnan's. 112. Nachdem die Götter sich entfernt, entlässt R. den Mätall mit hatra's Wagnu und lässt dann Vibhishana in Laukä felerlich weihen. Den H. schickt er mit einer Botsehaft zu Sith.
- 113. H. richtet die Botschaft aus. Freude der Sitä. H. will die Räkshashmen töten. Sitä hindert es. S.'s Wurnsch, den R. zu sehn. H. sagt, er wilrde buld in Erfüllung gehen. 114. R. lüsst durch Vibhishnya die Sitä herbeifführen und verhietet letzterein, die zusehenden Affen fort zu schicken. So trift Sitä hren Gatten wieder. 115. R. verkündet ihr selnen Sieg und verstösst sie dann. 116. Sitä's Antwort. Sie bittet L., elnen Scheiterhaufen herzurlehten, und stürzt sich vor aller Angen his Feuer. 117. Die Götter erscheinen und verherrlichen Ränna als Vishnu. 118. Da erheht sich Agul aus dem Feuer und übergliebt dem Ränna die Sitä. Er erklätt, nie selbst an ihrer Reinheit gezweifelt zu haben.
- 119. Çiva preist R. Daçaratha erscheint, begrifisat und ermahnt ihn zum Guten. 120. Imira willüthrt R.'s Bitte, dass alle gefullenen Affen das Leben wieder erlangen soliten. Nachdem die Götter R. aufgefordert, nach Ayodhya zurückzugeben, kehren sie in den Himmel zurück. 121. R. lehnt ab, von VI. bewirtet zu werden, nhunt aber den angebotenen Wagen Pushpaka zur Heimfahrt an. 122. Auf R.'s Anfforderung trült Vihhtshana Schiltze an die Affen aus. Dann besteigt R. mit den Schuigen das Pushpaka und entlässt die Affen. Diese aber bitten, mitgehen zu dürfen. Sie thuen es mit R.'s Einwilligung.
- 123. Während Pushpaka's Fing durch die Luft zeigt Räma der Sitä die denkwürdigen Stätten ihres Zuges. In Kiskkindhå werden auf Sitä's Bitte die Affenfrauen aufgenommen. So geht die Fahrt weiter nach Ayodhyä. 124. Besuch hei Bharadvaja, auf dessen Gelebss 3 Meilen um Ayodhyä Frachtbäume an den Wegen entstehen. 125. Räma schickt if, als Boten zu Guha und Bharata. Letzteren trifft er

In dem Haine von Naudigräma. Bic's Freude über die frehe Botschaft.

126. H. erzählt ihm R.'s Thaten.

127. Von Bic heauftragt lässt Catrughna die Stadt schneücken.

Die Städter, Blorata und Catrughna, die Mütter ziehen Rama entgegen und werden nach einer Weile sehner auf dem Pusipaka auslehitg. R. nhunt sie auf das Pusipaka. Gegensehlige Begrüssung. Bic übergiebt in seiner Einstedel dem R. die Herrschaft. R. entlässt das Pusipaka zu Kubern.

128. Frierfiche Königsweihe Räma's. Bescheukung des Volkes und der Gäste. Entlassung der Affen und Vilhilshaua's. Segen der Herrschaft Räma's. (phalastud.)

In il ist C 101 zu drei Gssängen erweitert B, 82-84. In denselben ist die Darstellung überall unbeholfen und behoden albert, die Sprache hölzern. Flickwörter; tu, hi, vai etc. werden vielfuch missbraucht, und auch die Verwendung von Verbalcomposita, statt der Simplicia, verrät den ungeschickten Diehter späterer Zeit. Es finden sich folgende metrische Fehler; v. 85 anaylung sa Samnitrer, v. 94 moktufm) kängan Väyusmah, v. 103 Pancavaţismastilit ca, v. 116 hå Råma, råta Lakshunga, v. 118 dilig muityam yong kulam, v. 123 uvāca caiva Mārutim.

82. R. gerit in Verzwelfelung, da er L. durch die Lanze getötet glaubt. Su. tröstet flui. Der Arzt Sushena constatirt, dass das Leben noch nicht von L. gewichen sel, und rit, das Wunderkraut vom Gaudhamådma zu holen. 11. verspricht, es herbeizuschaffen. Nachdem ihm Sugriva und Sushem Warnungen auf den Weg mitgegeben, fliegt er durch die Luft davon. Ravana bemerkt ihn und sehickt ihm den Kälanemi mach, damit dloser als Büsser verkleidet ihm in einer bervorgezauberten Einsiedelei den Untergang bereite. Als If. über Nandlgråma dahln fliegt, will ihn Bharata mit einem Pfelle ulederstrecken. Da giebt er sich und den Zweck selner Reise zu erkonnen und erzählt R's Erlebnisse. Emilleh untlassen gelangt er zu der Einsiedelel, wird von Kähmend empfangen und an den See geführt, wo ilm chie grahl erfust. II. zerrelest sie aber mit seinen Nageln, worauf sle als eine Apsarase in die Luft führt und sagt, dass sie, Gandhakhit, von elnem Muni zu ihrem Los verflucht und jetzt davon befreit sei. Er kehrt dann in die Einsiedelei zurück, erkennt in dem scheinbaren Büsser einen Rakshasa und erlegt ihn im Zweikampf, S3. Als II. den Gundbamådam bestelgt, stellen sich die Gandbarva, die Unterthanen von Håhå und Hůhů, ihm entgegen. Er mucht sie alle, 3 Millarden an Zahi, nieder. Dann rebet er den Gipfel des Berges aus und bringt llin nach Lanka. Sushepa findet das Krant mid bellt damit Lakshmaga. S1. Hammat bringt den Berg zurück und tötet unterwegs die ihm von Råvana nachgesandten Råkshasa; nur Tålajangha entkomnt.

## Uttara-Kauda.

- 1 b. Die Rishi aller Länder mit Agastya an der Spitze kommen zu Räma und werden vom Thürhüter angemeldet, vor ihn geführt und feierlich von ihm empfangen. Die Rishi preisen ihn wegen seines Sieges, minentlich aber wegen der Besiegung halrujit's. Neugierig tragt Räma, weshalb sie Indrajit für stärker als die übrigen Rüksbasa bielten. Sie möchten ihm dessen Geschichte erzählen.
- 2. Agastya erzählt: im Kritayaga lebte der Sohn des Prajäpati Pulastya. Als er einst auf dem Meru in Trhabhidu's Einsiedelei Askese ühte, kamen schöne Mittleben dorthin. Über diese Störung erzürnt, fincht er, dass diejenige schwanger werden sollte, die sich dort sehen liesse. Die übrigen hören den Fluch und weiden den Ort, unr Tripaldudn's Tochter hatte ihn nicht gehört, konnut dorthin und wird sehwan-Als the Vater dies erführt, glebt er sie dem Pulastya zur Fran. Sie gewhat seine Zufriedenhelt und geldert flan den Vigravas, der schiem Vater un Frömmigkeit glieh. 3. Dem Vignyns gab Bharadvaja seine Tochter Devavargini, Er erzengte mit für einen Knahen, namens Valgravana. Als dieser lange Busse gethan, wird ihm Brahman geneigt und verieht fan die 4. Welthütersteile meben Yama, Indra und Varuna) als Herr der Schätze und dazu den himmlischen Wagen Pushpaka. Von seluem Vater wird ihm zum Wohnort Lanka, ille vom Viçvakarınan auf dem Gipfel des Berges Trikûţa jeuseits des stidlichen Weltmeeres erbaute und von den Raksbasa verlassene Stadt, angewiesen. Dort finden sich die Rükshasa wieder ein. Vaigravann besucht voller Pietät dann und wann seine Eltern.
- 4. Râma frugt nach dem Ursprung der Râkshusa, wenn sie nicht von Pulastya abstammten, und dem Grunde ihrer Vertreibung aus Laukâ. Ayastya erzählt, dass Prajāpati, als er das Wasser geschaffen, zu dessen Schutze Wesen augewiesen hätte. Diese hätten gesagt: rakshamah, andere: yakshamah. So seien die Râkshusa und Yuksha entstanden. Die heblen Fürsten der Râkshusa waren Praheil und Heit. Latzterer zeugte mit Blayå, Kâla's Schwester, den Vidyntkeya. Dieser heiratete der Sandhya Tochter Sahakapunkaja, die einen Sobn

Pulastyn

Vleravas

mit Kalkasl, Sumali's Tochter

<sup>1)</sup> leh habe den ersten Teil des Uttarakünda bis zum 37. Gesang Ravaneŭs genaamt. Dieses Stück, dem die Vorgeschleite Hammat's, Gesang 35 und 36 augeblügt bit, bildet eine hesonderen, is sieh abgeschlossenen Cyklus. Die Fortsetzung des echten Randyaga beginnt mit dem 37. Gesang, der direkt an das Ende des 6. Buches anknipat. Zur besseren Übersicht gebe ich libr den Stammbanm des Ravana.

gebur und ihn verstiess. Den weinenden Knaben erblickten Civa und Umå, Letztere machte ihn seiner Mutter gleichaltrig, ersterer unsterblich; dazu schenkte er ihm die in der Luft fliegende Stadt. Uma verlich den Rakshasinnen, dass sie sogleich nach der Empfängnis gebären und die Söhne Binen gieleindtorig sein sollten. 5. Der Sohn biess Sukeça. Ihn gab der Gandharva Gramani seine Tochter Devavati. Mit thr erzeugte Sukeça den Målyavat, Sumåli(n) und Måll(n). Diese thaten auf dem Meru Busse, sodass ihnen Brahman Unbesiegbarkeit und ianges Leben verlich. Darauf bekämpften sie Götter und Dämonen. Ihnen welst Viçvakarınan die von ihm erhaute Stadt Lanka auf dem Trikûta als Zuflucht an. Die drei Brüder heiraten die drei Töchter der Gandharvln Narmada. Malyavat erzeugt mit Sandari: Vajramushți, Vlrûpāksha, Durmukim, Suptagha, Yajnakopa, Matta, Unmatta und Analà; Sum All mit Ketnmatt: Prahasta, Akampana, Vikata, Kalikamukha, Dhúiaráksha, Dapda, Supárçva, Samhrádin, Praghasa, Bhásakarna, Ráká, Pushpotkath, Kalkasi, Kumbhinasi; Mhii adt Vasudh: Anila, Anala, Hara und Sampfitt, des Vibhishapa Rate. 6. Die von den drei Brüdern bedrüngten Götter wenden sich um Hülfe an Çiva; der welst sie au Vishnu, welcher fimen Beistand zusagt. Malyavat, der dies in Erfahrung gebracht hatte, tellt es seinen Brüdern mit. Darauf ziehen die Råkshusa zum Streit gegen die Götter aus unter ungüstigen Vorzolchen. Vishpu zieht ihnen auf dem Garuda entgegen. 7. Vishau aber treibt durch den Ton des Pancajanya und die Pfelle seines Bogen das Hoer der Maii kitmpft mit Vlshnu, der lim Rakshasa zurück nach Lanka. zuietzt mit dem cakra enthauptet. Sumali und Malyavat fliehen mit dem Heere nach Lanka. Grosse Niederlage der Rakshasa. S. Auf der Flucht sich umwendend, leistet Malyavat dem Vishau tapforn Widerstand. Doch zuletzt verjagt Garuda ihn mit seinen Flügeln. Die Rakshasa mit Smaali an der Spitze ziehen sieh aus Lanka in die Unterwelt zurück.

9. Sumåll schlekt seine Tochter Kalkasi zu Vlgravas, damit sie ihn sich zum Gatten erwähle. Sie kommt zu ihm, während er der Askese obliegt. Befragt fiher den Grund ihres Kommens, lässt sie ihn deuzelben erraten. Er uhmat sie nis sein Weib an; weil sie aber zu umpassender Zeit gekommen sel, solle sie schreckliche Kluder gebätren; doch auf ihr Bitten mildert er dies dahin, dass ihr letzter Solm ihm ähnileh sein solle. Sie gehiert Daçagriva, Kumbhakarna, Çürpanakhā und Vibhishana. Die ersten drei sind gottlos, letzterer gerecht. Einst besucht Valgravana auf dem Pushpaka seinen Vater. Voller Nehl stachelt Kalkasi den Daçagriva auf, ihm gleich zu werden. Zu dem Zwecke beschillesst Daçagriva mit seinen Brüdern, Askese zu üben. 10. Kumbharna ilegt 1000 Jahre im Sommer zwischen zwei Fenern, den Winter über im Wasser. Vibbishana steht 5000 Jahre lang auf einem Fusse, 5000 Jahre lang blickt er in die

Sonne. Daçânana fastet 1000 Jahre und opfert dann chien seluer Köpfe hii Fener. Als er so seinen 10. Kopf alischneiden will, erschehit der Pitâniaha. Den bittet er im Unsterbilehkelt, doch als diese ihm verweigert wird, im Unbeslegbarkelt durch göttliche Wesen; denn vor andern fürchte er sich nicht. Pitâniaha (Prajāpial) gewührt ihm dies und ferner, dass seine geopferten Köpfe ihm aufs neue wilehsen und er sehne Gestalt nach Belieben weelnehn könne. Vibhishinja blittet, dass er steis gerecht sein möge, worüber erfrent ihm Pitâniaha auch noch die Unsterbilichkelt verleibt. Als der Prajāpati dem Kumbhakarņa eine Wahlgahe gewähren will, hitten die Götter, dass er ulcht zum Unbeil der Welt dies thun könne. Daranf begiebt sich auf Pitâniaha's Gehebs Sarasvati in Kumbhakarņa's Mund, und als derselbe nun seine Bitte thun soll, wählt er langen Selahf. Dann verlässt Ihn Sarasvati und er merkt, duss er hetrogen ist (vergl. aber VI 61).

- 11. Nun kommt Sumāli mit Mārica, Prahasta, Virāpāksha und Mahodara nus der Unterwelt zu Dugagriva und fordern ihu anf, Vaigravaņa aus Lankā zu vertreiben. Dagagriva iehut es ab, felndlich gegen seinen Bruder zu handeln. Spitter beseitigt Prahasta seh Bedenken durch Hinweis auf den Kampf der Götter und Daityn, die ja von Schwestern abstammten. Darauf schickt er Prahasta als Buten zu Vulgravaņa mit der Aufforderung, ihm Lankā abzutreten. Vaigravaņa antwortet, die Stadt sei ihm vom Vater geschenkt worden, Rāvaņa möge zu ihm kommen und mit ihm die Herrschaft geniessen. Daum geht er zu seinem Vater, um sich Rats zu erholen. Dieser rit ihm vom Streit udt Rāvaņa ab und weist ihm deu Kallasa als Wohnsitz au. Rāvaņa aber und die fibrigen Rākshusa mehmen von Lankā Bestiz.
- 12. Çürpanakhû helratet Vidyujjiliva. Anf der Jagd trifft Râvana den Maya mit elnem Midchen. Dieser erzifult, dass er von seiner geliebten Frau, der Apsarase Hemå, verlassen, sich die goblene Stadt erbant habe. Später sei er mit seiner mannbaren Tochter in den Wahl gezogen. Auch habe er noch 2 Söline, MâyAvin und Dundhublil. Nachdem Râv. gesagt, wer er sei, vermihlt Mnya seine Tochter Mangladari mit ihm und schenkt ihm die nie fehlende Lanze (mit der er Laksburana verwundete). Râv. verheiratet seine beiden Brüder, Kumbhakaran mit Vajrajvällä, der Tochter Vairocana's, und Vibhishana mit des Gandbarvakönigs Çailüsha's Tochter Sarana (Etymol. dieses Namens v. 27). Die Manglodari gebiert den Meghanada, der später Indrajit genannt wird.
- 13. Als den Kumbhakarna die Schlafsucht befülk, lüsst Rav, ihm eine gerlinnige Wohung herrichten, in der er viele Jahrtausende sehlift. Räv, verwüstet die Halne der Götter, worüber entsetzt Valçravana einen Boten zu ihm schiekt. Dieser erzählt, doss Vaiçravana auf dem Handaya Busse gethan. Da sei Çiva mit seiner Gemahlin ge-

kommen. Letztere latte er mit dem linken Auge angesehn, worauf das Auge linn verbruunt und gelb geworden sel (daher sein Name Ekākshipingalin). Als er selne Busse weltere 800 Jahra fortgesetzt habe, sei Clyn ihm genelgt geworden und habe ihm seine Frenndschaft angeboten. Durch ihn lade er Kunde erhalten von Rav.'s gottlosem Thun ; er möge dasselbe lassen. Råv, gerit in Wut über illese Mahnung seines Bruders und zerhaut mit seinem Schwerte den Boten in Stücke, die von den Räkshasa gefressen werden. 14. Rav. bricht mit seinen 6 Rilten: Maliodara, Prabasta, Márica, Caka, Sárapa und Dhúmráksha nach dem Kailasn auf. Als Valeruvana dessen Aukunt orflihrt, schickt er ihm das Heer der Yaksha entgegen. Doch diese werden in die Flucht geschlagen. Ebenso ergeht es dem Yaksha Samyodhakantaka, nachden er den Marica zum Fall gebrucht hatte. Rav. dringt nun in das Thor ein und zerschmettert den Thorhüter Saryabhanu, worauf alle Yaksha fliehen. 15. Da sehlekt Vai, den Yakshakönig Manibhadra (Mānicāra), der aber mit seluem Heero beslegt wird. Nun kommt Val. selbst, begleitet von seinen Dienern: Cukra, Praushthapada, Padma und Cankles. Er macht dem RAv. heftige Vorwürfe; dann kämpfen sie mit einander. Zuletzt wird Val. durch einen Keulenschlag betflubt, Ravapa nimmt den Wagen Pushpaka als Beute und steigt vom Kalfasa hinunter. 16. Rav. gelangt in den Caravana, Skanda's Geburtsstätte. Vor einem Berge bleiht das Pushpaka plötzlich unbeweglich stehen. Maries nach der Ursache hievon rät, erschelnt Nandin, Civa's Diener, und sagt, auf dem Berge ergelie sich Çankara, darum dürfe Niemand ihn hetreten. Rav. lacht über den affenköpfigen Nandin, worauf dieser ihm flucht, dass die Affen einst sein Geschlecht ausrotten würden. Als nun lav., um den Berg zu entwurzeln, ihn mit beiden Armen umspannt und ihn schüttelt, drückt Caukara uilt seiner Zehe darauf, sodass Rav. vor Schnerz laut aufbrilift. Auf Rat seiner Geführten preist er den Civa, der sich ihm zuletzt geneigt zelgt und ihm den Namen Råvana giebt. Auf seine Bitte giebt er ihm auch das Schwert Candrahasa. Ray, steigt zur Erde blunb uml besirgt viele Kshatriya.

- 17. Im Himālaya trifft Rāv, die büssende Vedāvati. Sie erzāldt lim, dass ihr Vater Kuçadhvaja sie nur dem Vishņu habe geben wollen, wordber erzürnt Çambhu, der König der Daitya, ihn getötet habe. Um den Vishņu zum Gemali zu erlangen, thue sie Busse. Rāv. macht ihr übermütig einen Antrag, den sie zurückwelst. Da ergreift er sie bel den Haaren; sie aber sehneldet die Haare mit der andern Haml, die zu einem Schwerte wird, ab und stürzt sieh his Feuer mit dem Wunsele, dass sie in einem künftigen Leben seinem Tot herbeiführen möge. Sie wird später nis Stå wiedergeboren.
- 18. Weiter fahrend gelangt Rav. nach Uefrabtja, wo König Marutta unter Samvarta's Leitung in Gegenwart der Götter ein Opfer

darbrachte. Erschreckt verwandeln sich die Götter in Tiere: Indra in einen Pfau, Yama in eine Krübe, Kubera in eine Eldeebse und Varuna in eine Gans. Räv. fordert den König zum Kampf oder zur Unterwerfung auf. Als er sieh nach einigen ironischen Gegenworten zum Kampfe hereitet, hält ihn Samvarta zurück. Räv. betrachtet dies nis Unterwerfung, verschlingt die anwesenden Rishi und zieht weiter. Die Götter aber verleihen den Tieren, deren Gestaft sie angenommen hatten, die Vorzüge, die sie jetzt besitzen, bis dahin aber noch nicht besassen.

19. Dem RAV. unterwerfen sich die Könige: Dushkanta, Suratha, Gådhi, Gaya und Pururavas. Anaranya, König von Ayodhya, nhunt den Kampf an. Sein Heer wird in die Flucht geschiagen, er selbst nach tapferer Wehr von RAV. durch einen Faustschlag zu Boden geschleudert. Sterbend flucht er ihm, dass ehr Spross aus seinem Geschlecht,

itama, ilm töten werde (vergi. VII 60, 8 ff.).

20. Rav. trifft den auf einer Wolke stehenden Narada au, der sich mit seiner Tapferkeit zutrieden erklärt, aber ihn vorwirft, diese er die gequalte, dem Tode ja einschlen verfallene Menschhelt bekännte. Er solle den Todesgott selbst boslegen. HAV. ubnut diesen Vorsehlig bereitwillig an. 21. Nārada cilt zu Yama Valvasvata, um ihn vorzubereiten. Da zicht schou auf dem Pushpaka Rav, in die Unterweit ein. Er sicht die Strafen der Bösen und die Frenden der Glückseilgen. Als er die Bestraften in Freiheit setzt, geritt er in Kampf mit den Dienera Yama's. Von allen Seiten stürmen sie kämpfend gegen ltav. und seine Rate an. Zuletzt verbrennt Rav, sie mit der Paçupata-Waffe, 22. Nun zicht Yama seinst auf seinem Wagen gegen Råv. zu Feide. Es entsteht ein langer furchtbarer Kampf, in dem Råv.'s Räte vor dem Mrityu filehen. Zuletzt ergreift Yama den Kaladanda, um ihn gegen Ravana zu schloudern. Doch der Pitamaha bittet ihn, dass er nicht sein Wort, den dem Rav. gewährten Wunsch, unwahr unchen möge. Yama willführt ihm und verschwindet, da er Rav. nicht töten darf. Der aber felert seinen Sieg.

23. Råv, will nun Varupa anfsuchen. Er unterwirft die Någa in Bhogavati, wo Våsuki herrscht. Dann klimpft er mit den Vivåta kavaca Dnitya, bis Pltåmaha filmen zu einem Bündnis rät. Daranf besiegt er die Kålakeya in Açmanagara und tötet seinen Schwager Vidyujjihva und 400 Daitya. Zuletzt gelangt er nach Varupa's Wohnsitz, wo die göttliche Knii Suralbii weilt. Er erschlägt die Thorwächter und lisst Varupa zum Zweikampfe auffordern. Es komaen die Söhne und Enkel Varupa's unter Go und Pushkars unt einem Heere, das aber von Råv,'s Gefährten geschlagen wird. Nach tapferm Kanapfe unterliegen auch die Varupiden. Da Varupa's Minister Prahåsa sagt, dass Varupa im Brahmaloka sel, so zieht Råv, triumphirend mach Lanka zurück.

- 24. Rav. raubt dann Götter-, Dämonen- und Rishi-Madchen und Frauen und führt sie gewaltsam im Pushpaka mit nach Lanka. Dort angekommen, wird er von der jammernden Curpanakha mit Vorwürfen überhäuft, dass er ihren Gemahl getötet habe. Rav. entschuldigt sieh, so gut er kann, mit seiner blinden Kampfeswut und weist ihr mit ihrem Neffen Khara, dem er ein Heer von 14000 Rakshasa unter Düshana's Führung giebt, als Residenz das Dandaka-Land an. Dort herrscht Kharu. 25. Dann geht er in den Nikumbhila-Hain, wo sein Sohn Meghanada opfert, wie ihm dort Uçanas erklärt, und erzählt die wunderbaren Gaben, die er erlangt habe. RAv. aber nimmt ihn und Vibhishana mit in seine Wohnung. Letzterer macht ihm Vorwilrfe wegen des Frauenraubs und berichtet ihm, dass Madhu die Kumbhinast, ihre "Schwester". geraubt habe. Sumalin's Litester Bruder Malyavat sei der "Alteste Vators ihrer Mutter, dessen Tochter sel Anala und deren Tochter Kumbhinasi. Die habe der Rakshasa Madhu geraubt; es sei dies die gerechte Strafe für Rav.'s Frauenraub. Rav. in hellem Zorn zieht mit einem grossen Heere aus, um Racho an Madhu zu nehmen. In dessen Stadt angelangt, fieht ihn aber Kumbhinasi an, ihren Gatten zu schonen. Ray, sagt ihr dies zu und schliesst mit Madhu Freundschaft. Dann zicht er weiter zum Kailasa, wo er sein Heer lagern lässt.
- 26. In einer entzückenden Mondnacht sieht er die Rambha, der er sich verliebt nähert. Sie sagt, sie sel seines "Sohnes" Gattin und ginge nun zum Stelidichein mit ihrem Gatten, Nalakübara, Vaiçravana's Sohn. Trotzdem vergewaltigt sie Rav. Rambha geht dann zu ihrem Gatten und erzählt ihm alles. Dieser fürcht feierlich dem Rav., dass ihm, wenn er noch einmal ein Mädchen notzüchtige, das Haupt in 7 Stücke zerspringen solle. Die Götter bören diesen Fluch und freuen sich über das Rav. drohende Geschick.
- 27. Nun dringt Rav. mit seinem Heere ein in die Welt Indra's. Dieser bittet Vishpu um Beistand, Vishpu aber sagt, er könne nicht wegen Brahman's Wort; doch werde er später den Tod Rav.'s verursachen. Es beginnt dann die Schlacht zwischen den Göttern und Rakshasa, in der sich einerseits Savitra, der achte Vasu, anderseits Sunali hervorthut. Im Zweikampf erschiägt Savitra den Sumali mit einer Keule. 28. Darauf wütet Meghanada in der Schlacht. Ihm stellt sich Jayanta, Indra's Sohn, entgegen; doch nach längerem Kampfe rettet ihn Puloman, sein mütterlicher Grossvater, indem er ihn in den Ocean bringt. Da zieht Indra seibst auf seinem Wagen mit Matali in die Schlacht; ihm tritt Rav. entgegen. Die beiden kämpfen zusammen. Finsternis hüllt alles ein. 29. Der Kampf wird fortgesetzt. Rav. bereitet sich zu einem grossen Schlage gegen die Götter vor. Indra will ihn gefangen nehmen lassen und stellt sich ihm entgegen. Da bekünpft Meghanada dieseu und bindet ihn durch seinen Zauber. So

befreit er den von den Göttern sehr bedrängten Rav. und führt Indra gefangen fort. 30. Prajäpati an der Spitze der Götter begiebt sich nach Lanka und bittet Meghanada um Freilassung Indra's. Er habe sich den Namen Indrajit verdient. Indrajit bittet erst um Unsterblichkeit, und als ihm diese nicht gewährt wird, dass er nur besiegt werden könne, wenn er nicht vor der Schlacht geopfert habe; auch solle ihm Agni's Wagen zuteil worden. Nachdem ihm dies bewilligt worden ist, giebt er Indra frei. Die Götter zichen ab. Der Pitanalia erinnert Indra an Ahalya, die er geschaffen und dem Gotama zum Weibe gegeben habe. Indra habe sie aber vergewaltigt. Durüber sei Gotama gekonmen und habe ihm geflucht, dass er von einem Felnde werde gefungen genommen werden; die Ahalya aber habe er verstessen und zur Strafe ihre Schönheit den übrigen Wesen auch zugeteilt. Auf Ahalya's Bitte habe Gotama als Ende der Verstessung den Besuch Rama's in ihrer Einsiedelei angesetzt (vergl, I 48. 49).

- 31. Rama fragt den Agastya, ob damals keine Könige und Helden gewesen, die Rav.'s Übernut gestraft hatten. Agastya erzählt: In Mahishmati herrschte Arjuna Karttavirya, der Herr der Haihaya. Als dieser sich mit seinen Weibern an der Narmada ergötzte, kam Rav. in der Stadt an. Er eilte dann nach dem Vindhya und der Narmada, um mit Arjuna zu kämpfen. Beschroibung der Narmada. Bad in derselben. Blumenopfer. Verehrung des Linga. 32. Nicht welt von jener Stelle badete Arjuna mit seinen Frauen in der Narmada, und zum Scherz hemmte er mit seinen tausend Armen den Strom, sodass er rückfintend die Biumenspende Rav.'s fortschwemmte. Dieser schickt Cuka und Sarana, um die Ursache zu erkunden, und nachdem er sie erfahren hatte, bricht er dahin auf. Die Rate Arjuna's stellen sich ihm entgegen, werden aber von seinen Gefährten niedergemacht. Jetzt ellt Arjuna seibst herbei, schlägt den ihn bekämpfenden Prahasta mit seiner Keule nieder, worauf die übrigen Geführten Rav.'s fliehen. Rav. besteht einen heissen Kampf mit Arjuna, wird aber zuletzt von ihm kampfunfähig gemacht. . Arjuna fesseit ihn und führt ihn trotz des Widerstandes der Geführten in seine Stadt als Gefangenen ab. 33. Pulastya besucht Arjuna und bittet ihn, Rav. freizulassen. Dieser thut es und schliesst mit ihm Freundschaft
- 34. Rav. kommt nach Kishkindha. Doch Valin ist forigegangen, um an den 4 Weitmeeren das Sandhyavandanam zu machen. Rav. eilt ihm an den südlichen Ocean nach, wird aber von ihm ergriffen und am Schurz hüngend zu den übrigen Meeren und dann nach Kishkindha mitgeführt. Rav. bittet dann Valin um seine Freundschaft, die vor dem Feuer geschlossen wird.

<sup>35.</sup> Auf Rama's Befragen erzählt Agastya Hanumat's Jugend-

geschichte. Auf Sumeru herrschte Kesarlu. Dessen Frau, Anjana, gehiert, von Vayu schwanger, in einem Dickicht einen Knaben und verlässt Ihn dort. Der hungrige Knahe hält die aufgehende Sonne für eine Frucht und springt ihr nach, worüber angstlich Vayu ihm nacheilt. llahu sieht, dass der Knabe die Sonne ergreifen will, und beglebt sieh zu Indra, bei dem er sich beklagt, dass ein anderer die ihm bestimmte Sonne ergreifen wolle. Indra will ihm zu seinem Rechte verhelfen und zicht auf dem AirAvata aus. Als aber der Knabe den Rahu erblickte, stürzt er sich auf diesen, doch Indra legt sich ins Mittel und zerschnettert dem Knaben mit seinem Donnerkell eine Backe. Vayu birgt ihn in einer Höhle und steilt seine Thätigkeit bei den lebenden Wesen ein, worauf diese steif werden und erkranken. Die Götter klagen dies dem Prajapati, der mit ihnen dann zum Vayu geht. 36. Vayu fillt dem Prajapati zu Füssen. Dieser berührt ihn und seinen Sohn mit seiner vedenkundigen Hand, worauf die erkrankten Geschöpfe wieder gesunden. Dann verleiben die Götter dem H. verschiedene Gaben und kehren in den Himmel zurück. VAyu bringt H. seiner Mutter. Auf die ihm verlichenen Gaben vertrauend, begeht er allerlei groben Unfug gegen die Rishl, weshalb diese ihm fluchen, dass er seine Kraft und Vorzüge nicht kennen solle. So kam es, dass er, trotzdem er seit seiner Kindheit mit Sugriva, Riksharajas' Sohn, eng befreundet war, diesem nicht gegen Valln half. H. war aber auch ein berühmter Grammatiker und verstand sich auf alle Küuste.

Nachdem Agastya dies erzithit, verabschiedet er sich mit den übrigen Rishi von Rama, der sie alle ausfordert, ihn häufiger zu besuchen und seine Opfer zu leiten.

- 37. Am Morgen nach seiner Weihe wird Rama von den bandin geweckt und verrichtet die fibliehen Morgengeschäfte. Dann kommen seine Brüder, die Affen, die Minister und Grossen. Da werden alierlei fromme Geschichten erzählt. 38. Rama entlässt Janaka in Begleitung Bharata's, Kekaya in der Lakshmana's, ferner Pratardana, König von Kaçl, und alle übrigen kgl. Gäste. 39. Die Könige kehren in ihre Heimat zurück und schicken den Rama Geschenke. Rama beschenkt die Affen und bewirtet sie sowie die übrigen Genossen 2 Monate laug. 40. Rama entlässt Sugriva, Angada, Hanumat, der sich immer an der Geschichte Rama's erfreuen und so lange wie sie leben wird. Auch Vibhishana verabschiedet sich. Die Affen, Büren und Rakshasa trennen sich von Rama.
- 41. Auf Vaiçravaṇa's Befehl stellt sich das Pushpaka wieder bei Rāma ein, um stels sehr Gefähr zu sein. Rāma nimmt es an und entlässt es; es solle sich einstellen, wenn er seiner geslenke. Bharata preist

- Rama. 42. R. ergützt sich mit S. im Açokahain. Morgens verrichtet er seine Regierungsgeschäfte, und sie liegt ihren religiösen Pflichten ob. Nachmittags ergehen sie sich zusammen. S. spricht den Wunsch aus, die Einsiedeleten frommer Männer zu besuchen: R. verspricht ihr die baidige Erfüllung desselben. 43. R. erkundigt sich, was die Leute über ihn sprächen. Bhadra sugt, alle bewunderten seine Thaten, aber sie könnten nicht fassen, dass er die S. wieder zu sich genommen habe, nachdem Rav. sie entführt hatte. Dies Beispiel würde schlimme Folgen für die öffentliche Moral haben. R. entlässt betrüht seine Freunde. 44. Er lässt durch den Thürwächter seine Brüder herbeirnfen. Sie kommen und werden zu ihn hinein geführt. Er begrüsst sie betrübt. 45. Er teilt ihnen den Vorwurf der Leute mit und sagt, er könne desselhen nicht ertragen. Darum solle L. morgen die S. an die Grenze des Reiches, in Vähniki's Einsiedelei un der Tamasä brüngen. Er werde keinen Widerspruch dulden.
- 46. Am Morgen beauftragt L. den Sumantra, den Wagen bereit zu machen, und holt dann die nichts abnende S. ab. Unter Unglückszeichen fahren sie ab und übernachten an der Gomatt. Mittags langen sie an dem Ganges an, wo S. L.'s Kummer gewahr wird. Auf ihre Bitte, über den Finss zu setzen, bestelgen sie ein Schiff. 47. Während der Wagen mit Sumantra am diesseitigen Ufer bleibt, setzen sie über. Am jenseitigen Ufer angelangt, verkündet L. ihr brechenden Herzens R.'s Entschluss, sie wegen des Geredos der Leute zu verstossen. 48. Sitä wird vom Kummer überwältigt, doch voller Ergehung trägt sie dem L. freundliche und ernste Grüsse an ihren Gatten auf. L. kehrt an das nördliche Ufer zurück. 49. Die Kinder der Ereiniten linden die weinende S. und berichten es dem Välmikt. Dieser begiebt sieh zu ihr und redet lier freundlich zu. Dann nimmt er sie mit sieh und vertraut sie den Frauen der Einsiedler zum Schutze an.
- 50. L. ergeht sich in Klagen über das unverdiente Leid, das it. treffe. Sumantra sagt, dass Durvåsas dies einst voransgesagt habe; doch habe er ihm Stillschweigen geloben müssen. 51. Einst habe Durvåsas, Atri's Sohn, in Vasishtha's Einstedelei die Regenzelt verbracht. Da sei Daçaratha gekommen und habe den Muni nach den künftigen Geschlecken selnes Geschlechtes gefragt. Durvåsas erzühlt ihm folgendes. Im Streite der Götter und Asuren hätten letztere ihre Zuflucht zur Gemahlin Bhrigu's genommen, die Vishau deshalb enthauptet habe. Bhrigu aber habe dem Vishau gefincht, dass er einst Mensch werden und von seiner Gattin getrennt werden solle. R. werde 11000 Jahre leben und zwei Söhne mit der S. haben. Diese Prophezeiung habe er, Sumantra, damais gehört. L. ist sehr erfreut darüber. Bei Sonnenuntergang gelangen sie an der Keçinl an.

52. L. kehrt zu itama zurfick und spricht ihm Trost zu. 53. R.

dankt dem L. und sagt, dass er seit 4 Tagen seine Geschäfte vernachlüssigt habe. Das sei eine grosse Sünde. So habe einst König Nriga bei den Pushkara Kühe an Brahmanen verschenkt. Einem Brahmanen sei seine Kuh abhanden gekommen und er habe sie lange gesucht, bis er sie endlich bei einem andern Brahmanen geschen. Da habe er sie gerufen, und die Kuh sei ihm gefolgt; aber auch ihr bisheriger Besitzer sei ihr gefolgt. Die beiden Besitzer hätten sich gestritten und seien zuletzt zu Nriga gegangen, hätten aber mehrere Tage an dessen Thüre warten müssen, ohne Einlass zu erlangen. Deshalb hätten sie ihm gefiucht, und Nriga sei in eine Eidechse verwandeit worden. Wenn Vishau als Väsudeva geboren werde, werde Nriga von dem Fluche erlöst werden. 54. R. erzählt weiter, dass Nriga alsdann seinen Sohn Vasu geweiht habe, und sich drei Höhlen für die 3 Jahreszeiten habe bauen lassen. Darein habe er sich zurückgezogen.

55. R. crzählt, Nimi, Ikshvaku's 12ter Sohn, habe in der Nähe von Gautama's Einsiedelei seine Stadt Vaijavanti erbaut und dann Opfer dargebracht, die Vasishtha hätte lelten sollen. Dieser aber hätte Aufschub verlangt, da er dasseibe Amt bei Indra übernommen habe. Nimi habe dann unter Gautama's Leitung geopfert. Als Vasishtha endlich zurückgekehrt und seine Stelle von Gautama eingenommen gefunden babe, sei er zu Nimi gegangen. Doch dieser habe gerade geschlafen: darum habe er dem Könige gestucht, dass sein Leib bewussties daliegen solle. Der König habe denselben Fluch gegen Vasishtha ausgesprochen. 56. Ohne Körper, als Luft, geht Vasishtha zu Brahman und bittet ihn um einen neuen Körper. Brahman rät ihm, in Mitra's und Varuna's Samen eluzugehen. Zu jener Zeit hatte Mitra das Amt Varuna's. Da erblickte Varuna die Urvact und ontbrennt in Liebe zu ihr. Sie aber sagt, dass ihr Leib dem Mitra gehöre, doch ihre Seele liebe ihn. Dar auf entlässt Varuna seinen Samen in einen Topf. Mitra aber flucht der Urvaçi, dass sie wegen ihrer Untreue als Mensch geboren werden und Budha's Sohn Purdravas, König von Kaçi, für elnige Zeit zum Manne haben solle. Purûravas' Sohn ist Âyns, dessen Sohn Nahusha. 57. In dem Topfe, in dem Varupa's Samen sich befand und in den auch Mitra den seinigen gelassen, entstand aus ersterem Agastya, der nicht als Mitra's Sohn gelten wollte. Dann entstand, und zwar ans beider Samen, Vasishtha, den Ikshvaku sofort zum Purohita wählt.

Der Leib Nimi's wurde künstlich conservirt und ein Opfer zu seiner Wiederboseelung abgebalten, mit Erfolg durch Bhrigu's Zustimmung. Die Götter gewiihrten der Seele Nimi's einen Wunsch; sie wilhlte in den Augen der Wesen wohnen zu dürfen, weshalb die Augen niwishanti. Die Rishi erquirlten Feuer bei dem Leibe Nimi's, so entstand Mithi (von mathana): er helsst Janaka (von janana) und Vaideha (von videha) und Maithila (von Mithi).

- 58. R. erzählt. Nahusha's Sohn Yayati hatte zwei Frauen: Çarmishtha, Vrishaparvan's Tochter, und Devayant, des Uçanas' Tochter. Mit der ersteren zeugte er den Pûru, mit letzterer den Yadu. Die Devayant liebte er aber nicht, worüber ihr Sohn aufgebracht sich töten will. Dies erführt Uçanas und flucht Yayati, dass er sofort Greis werden solle. 59. Yayati bittet Yadu, ihm das Alter abzunehmen. Doch Yadu weist fim an Püru, der auch seines Vaters Bitte erfüllt. Nachdem Yayati das Leben genossen hatte, ninnt er das Alter auf sich und weist Püru zu seinem Nachfolger. Dem Yadu aber flucht er, dass er Rakshasa zu Söhnen haben solle, und dass sein Geschlecht nie dem des Püru an Würde gleich kommen solle.
- 60. An einem Morgen erscheinen unter Führung des Cyavana Bhargava die Eremiten, die an der Yamuna wohnen, und verlangen Audleuz beim Rama. Sie werden vorgelassen, und R. verspricht ihnen seine Hülfe. 61. Cyavana orzählt, dass Lola's Sohn Madhu von Rudra elnen cala erhalten habe, der alle Feinde zu Asche verbrenne und stets in sehm Hand zurückkehre. Madhu habe Rudra um den Besitz dieses cala für sein ganzes Geschlecht gebeten. Rudra habe ihm denselben aber nur für seinen Sohn zugestanden. - Madhu hatte mit Kumbhinasi, Tochter des Vicvavasu mit Anala, einen Sohn Lavana. Der war aber sehr gottles und bedrängte nach Madhu's Hinscheiden die Eremiten. Vor diesem möge RAma sie schützen, kein Anderer könnd es. 62. R. beauftragt Catrughna, den Lavana zu töten und eine Stadt an der Yamuna zu gründen, zu deren König er ihn sofort will welhen lassen. 63. Catrughua hat einige Gewissensbisse und Scrupel, aber auf R's Befehl wird er sofort geweiht. R. giebt ihm den Pfeil, mit dem Vishnu erst den Madhu und Kaitabha tötete und dann die Dreiwelt schuf. Er rat ihm, den Lavapa anzugreifen, che demelbe in seinen Palast hinelugegangen sel. 64. Er giebt dem Catrughna grosse Vorrate mit und rat ihm, den Angriff zu Anfang der Regenzelt zu machen; doch müsse er Sorgo tragen, dass ihn Lavana nicht sehe, weil er ihn sonst nicht besiegen könne. Çatrugina verabschiedet sich von den Seinigen.
- 65. Er übernachtet in der Einsiedelei Välmiki's, der ihm erzählt, dass daseibst die Opferdätte des Ikshväkuiden Saudäsa gewesen sei. In seiner Jugend habe derseibe zwei Räkshasa in Tigergestalt gesches, von denen er einen erlegt habe. Der andere hätte ihm Rache geschworen. Als nun Saudäsa die Herrschaft an seinen Sohn Mitrasha (oder Viryssaha) übertragen hätte, habe er dort ein Pferdeopfer dargebracht unter Vasishtha's Leitung, bei dessen Beendigung jener Räkshasa die Gestalt Vasishtha's angenommen und sich eine Fielschspelse erbeten habe. Als der König dem Koch den Auftrag zu deren Bereitung gegeben habe, habe der Räkshasa sich in einen Koch verwandelt und eine Schüssel mit

Menschenfleisch dem Vasishtha gebracht. Dieser habe sofort das Fleisch als Menschenfleisch erkannt und dem Saudäsa geflucht, dass es ihm als Speise dienen solle. Nun nahm Saudäsa Wasser in seine Hand, um dem Vasishtha zu fluchen, aber seine Gemahlin verhinderte ihn daran; da sei ihm das Wasser auf die Flisse geflossen und habe Flecken auf ihnen gebildet, weshalb er Kalmäshapäda gennannt worden sei. Auf seine Bitte habe Vasishtha den Fluch dahln gemildert, dass er nur für 12 Jahre wirken, und dass später Saudäsa die Erinnerung darau verlieren solle. Nachdem Çatrughna diese gransige Geschichte gehört hatte, begab er sich in jener Laubhütte zur Ruhe.

66. In derselben Nacht gebar Sită Zwiffingo, denen Vălmiki die Namen Kuça und Lava gab.

Am Morgen zieht Çatrughna weiter an die Yamuna, wo er in den Einsiedeleien der Rishi 7 Tage weilt. 67. Von Çatrughna aufgefordert erzählt Cyavana der Blutguide, dass einst Mandhatri, König von Ayodhya, nach Besiegung der Erde in den Himmel gegangen sei, um die Herrschaft mit Indra zu teilen. Indra aber habe ihm gesagt, er sei noch nicht vollständig Herrscher der Erde; Lavapa erkenne ihn noch nicht am. Da habe Mändhätri einen Boton zu Lavapa gesandt, den dieser aber aufgefressen inde. Daranf sei er selbst gegen Lavapa gezogen, von ihm aber mit dem Çüla getötet worden.

68. Am Morgen zieht Catrughna weiter und stellt sich an dem There von Madbupura auf. Gegen Mittag kommt Lavana mit einer grossen Schaar gefangener Wesen. Catrughna fordert ihn zum Kampf heraus; Lavana sagt zu, will aber seine Waffe holen. Doch Catrughna verhindert ihn, in die Stadt einzutreten. 69. Die Beiden kampfen miteinander. Lavana schlägt Catrughna mit einem Baume nieder; während er aber seine Herde zusammentreibt, erlaugt Catrughna das Bewusstseln wieder und legt den Pfell Vishnu's an. Die Götter geraten darob in grosse Angst und fliehen zu Brahman, der sie beruhigt. Catrughna schiesst den Pfeil ab und durchbohrt Lavana's Herz. Der Pfeil kehrt zu Catrughna, und der cala Lavapa's zu Rudra zurück. 70. Die Götter erscheinen und gewähren dem Catrughna, sich eine Gunst zu wählen. Er bittet, dass er die Stadt Madhupurt (Madhura) neu gründen dürfe. Das geschieht. Die halbmondförmig an der Yamuna erbaute und von dem Heldenheere (Curasena) bewohnte Stadt gelangt zu grosser Blüte. 12. Jahre treibt es ibn, Rama wiederzuschen.

71. Er kommt in die Einsledelei Vähutki's, der ihn wegen der Besiegung Lavana's preist. Dann hört er, wie die Thaten Räma's besungen werden. Seine Krieger sind ganz bezaubert von dem naturwahren Gedichte. 72. Nachdem er sich am andern Morgen von Välintki verabschiedet hatte, geht er nach Ayodhya und sieht Räma wieder. Er schildert ihm seine Schusucht; aber Räma sagt, er müsse seine

Herrscherpflicht nusüben, doch selle er ihn dann und wann besuchen. Nach einigen Tagen kehrt Catrughna nach Madhura zurück.

- 73. Einem Brahmanen stirbt sein Sohn in jungen Jahren (er war nur 5000 Jahre alt). Er klagt vor dem Thore des Palastes Ráma's und giebt ihm die Schuld an dem vorzeitigen Tode des Kunben. 74. R. beruft eine Versumminng, in der Narada die Zunahme des adharma in dem 2. und 8. Yuga auseinandersetzt. Im 4. Yuga würden auch die Cudra Askese fiben. Das thue jetzt sicher ein solcher; darum sei der Knabe gestorben. 75. R. beauftragt L., die Leiche des Knaben zu conserviren und macht dann auf dem Pushpaka eine Inspektlonsreise. Im Silden, am Calvala-Berge, erblickt er einen Büsser. Er halt an und fragt ihn, weicher Kaste (yoni) er augehöre. 76. Der Büsser sagt, dass er ein Çûdra, namens Cambûka, sel und den Himmel erlangen wolle. Da schiägt ihm Rama mit seinem Schwerte das Haupt ab. Die Götter erscheinen und loben ihn wegen seiner That. Auf seine Bitte geben sie dem toten Brahmanenknaben das Leben wieder. Die Götter gehen zu Agastya und fordern R. auf, mitzukommen. Agastya preist R. und giebt ihm einen von Vievakarman gefertigten Schmuck. R. fragt nach der Herkunft des Schnuckes. (In einigen eingeschobenen Versen wird folgendes erzählt. Rama weigert sich das Geschenk anzunehmen; es sei gegen die Ehre der Kshatriya. Darauf erzählt Agastya, dass im Aufange die Meuschen keinen König gehabt und Brahman um einen solchen gebeten hatten. Da hätten die Welthüter Telle von sich hergegeben und Brahman hatto sie berührt; so sei der König Kshupa entstanden. It. solle mit seinem Indrateile die Gabe anneimen).
- 77. Agastya erzählt, er sei im Tretäyuga in einen von Monschen und Tieren entblössten Wald gegangen, um zu büssen. Er sei an einen herrlichen See gekommen und habe dort in einer leeren Eremitenklause übernachtet. Am folgenden Morgen habe er im See eine stehende Leiche gesehen. Da sei in einem Vimana ein Gott, von Apsarasen umgeben, herheigekommen und linbe ilie Leiche verzehrt. Entsetzt habe er den Gott zur Rede gestellt. 78. Derselbe habe erzählt, dass er Çveta, der Solm des Vidarbha-Königs Sudeva und Aiterer Bruder Suratha's, sei. Iu höherem Alter habe er sich in diesen Wald zurückgezogen, um zu büssen. Zuletzt sei er in den Himmel gelangt, sei aber immer dort hungrig und durstig gewesen. Er habe sich bei Brahman deshalb beklagt; der habe ihm gesagt, er solie sein eigenes Fleisch essen. Sein Hunger komme daher, dass er Busse gethan habe, ohne Geschenke zu machen. Er müsse solange selu Fielsch esseu, bls Agastya dorthin kemme. Ihm, Agastya, habe dann jener Gott grosse Schätze gegeben, und daraus stamme der Schnuck.
- Auf R.'s Frage, warum keine lebenden Wesen in jenem Walde gewesen seien, erzählt Agastya: Im Kritayuga habe Manu geherrscht;

dessen Seim sei Ikshväku gewesen; der habe 100 Söhne gehabt. Der Jüngste derseiben, ein Schwächling namens Dauda, habe eine Stadt Madhmannta swischen dem Vindbya und Çaivala gegründet und dort gehierrscht. Zu seinem Purchita habe er Uçanas (Bhärgava) gemacht. So. Einst sei Dauda nach der Einstedelei Bhärgava's gewandert und habe im Walde dessen Tochter Arajā getroffen. Er sei sofort in Llebe zu ihr entbrannt und habe trotz ihrer Warnung und ihres Rates, bei ihrem Vater um sie anzuhalten, ihr Gewalt angethan. Dann sei er in seine Stadt zurückgeknhrt. S1. Zurückkehrend habe Uçanas geflucht, dass Dauda und sein ganzes Land zu Asche verbrennen und ein Staubregen darauf fallen seile. Die Arajā habe er angewiesen, an jenem See zu wehnen, sie und-alle Wesen, die bei ihr wären, sollten am Leben biethen. Das Land Danda's aber sei der Dandaka-Wald geworden, und heisse jetzt, seitdem wieder Büsser dort wehnten, Janasthäna.

82. R. verabschiedet sich von Agastya und kehrt nach Avodhya zurück. 83. Er schlägt seinen Brüdern vor, das Rajasûya-Opfer zu felern, doch Bharata ritt ab, well es den Untergang vieler Kshatriya zur Folge haben würde. 84. L. rat, das Açvamedha-Opfer zu feiern. Durch dasselbe habe sich Indra von der Sünde des Brahmanen-Mordes gerolnigt. Einst habe nämlich Vritra die Erde gerecht beherrscht, Da habe er Busse zu thun begonnen, worüber Indra in Furcht geraten sel und, wegen seiner Herrschaft besorgt, Vishpu um Hülfe gebeten habe. 85. Vishau habe wegen seiner Freundschaft mit Vritra fim zu töten abgelehnt, aber sei mit einem Teile in Indra, mit einem andern in den Donnerkell, mit dem dritten in die Erde eingegangen. Darauf seien die Götter zu Vritra hingegangen, und Indra habe mit dem Donnerkeil ihm den Kopf abgeschlagen. Da habe die Brahmahatvå den Indra verfolgt bis an die Enden der Welt und habe ihn dort ergriffen. Die Götter aber hiltten sich an Vishnu gewandt, der den Rat crteilte, dass Indra ihm das Açvamedha-Opfer darbringen soile. 86. Da hätten die Götter Indra am Weitende aufgesucht, wo er von der Brahmahatya umbüllt gewesen sei. Als sie das Opfer begonnen hätten, sei die Brahmahatva von ihm gewichen. Sie habe sich, auf Rat der Götter, in vier Teile getellt, mit einem wohne sie in den Flüssen zur Zeit des Hochwassers, mit dem zwelten in der Erde, mit dem dritten in menstruirenden Frauen und mit dem vierten in Brabmanenmördern. Gereinigt von seiner Sünde habe Indra wieder die Weltherrschaft übernommen.

S7. R. crzählt die Geschiehte von Ha, des Prajapati Kardama's Sohn, Künig von Bühl. Einstmals gelangte er auf der Jagd mit grossem Gefolge dahln, wo Mahasena erzeugt wurde. Çiva hatte dort die Gestalt einer Frau angenommen und alle dort lebenden Wesen in weibliche verwandelt. Auch Ha wurde, als er dorthin kam, ein Weib, und ebenso sein Gefolge. Er fleite Çiva an, doch der wollte ihm die Mann-

heit nicht gewithren; dann wandte er sieh an Uma, die sie ihm halb gewährte, sodass er einen Monat ein Mann Ila, den nächsten ein Weib lia sein, sich aber jedesmal nicht seines vorbergehenden Zustandes erinnern solite. 88. Im ersten Monate streifte lia in jenem Walde mit ihren Genossinnen umber und kam an einen See, wo Budha, Soma's Sohn, Busse that. Budha sah die schöne Frau und verliebte sich in sie. Er erfuhr von ihren Genossinnen, dass sie ihre Herrin ware. Da wies er den übrigen Frauen, die Kimpurusht's wurden, einen Wohnsitz dort auf dem Berge an. 89. Dann macht er der Ila einen Antrag und wird von lhr als Gatte angenommen. Nach einem Monat wird Ila wieder ein Mann. Der König, der über den Verlust seiner Genossen jammert, sagt abdanken zu wollen. Sein Sohn Çaçabindu würde die Herrschaft führen. Budha verspricht, ihm in Jahresfrist zu helfen. So ist IlA ahweelselnd Mann und Weib. Im 9. Monat gebiert die IIA den Pururavas. 90. Als Ila wieder einmal Mann war, rief Budha viele Rishl zusammen, um zu überlegen, wie dem Ila zu helfen sei. Da kam Kardama mit andern Rishi herbei und riet, den Civa durch eln Pferdeopfer zu gewinnen. Der Rat wurde befolgt. Marutta, Samvarta's Schüler, leitete das Opfer. Zuletzt crwies Civa sich guildig und gab Ila seine Mannheit zurück. Dieser liberiless Bahli seinem Sohne Caçabindu und gründete sich die Stadt Pratishthana lin Madhyadega. Ihm folgte Pururavas.

91. Die Vorbereitungen zum Pferdeopfer werden getroffen. Lakshmana wird geschickt, um Sugriva mit den Affen, Vibhishana mit den Rakshasa, die Fürsten, Rishl und andere Brahmanen einzuladen. 92. L. und Priester begleiten das Opferpferd, während auf dem Opferplatze im Naimisha-Walde die Gäste versammelt sind und R. durch die Affen und Rakshasa reichliche Spenden an alle Bittenden verteilen lässt.

93. Válmiki mit seinen Schülern langt an und sehlägt seine Zelte abselts von den Übrigen auf. Er beauftragt zwel Schüler, das Ramayana auf dem Opferplatz vor den Fürsten und vor Rama zu singen. 94. Als R. den Gesang gehört hatte, lässt er die beiden Sänger vor einer grossen Versammlung singen, die aufs höchste entzückt ist. Die beiden Sanger weisen Geschenke zurück und erklären, dass sie von Valmiki das Gedicht gelernt hätten. 95. Nachdem R. das Ramayana gehört hatte, erfahrt er, dass die beiden Sanger die Söhne Sita's seien. Er schickt Boten zu Valmiki, damit dieser erlaube, dass S. sich vor der ganzen Opferversaminlung durch einen Schwur reinige. 96. Als alie versammelt waren, tritt Valmiki von Sita gefolgt auf. Er erklärt in feierlicher Rede, dass Stia rein und unschuldig sei. 97. R. erklärt, dass ihn Valmiki überzeugt habe. Da erscheinen alle Götter, um Sita's Schwur beizuwohnen. Sita aber bittet unter Beteuerung ihrer Treue die Göttin Madhavi, sie aufzunehmen. Die Göttin Erde erscheint, umarint Sita und verschwindet mit ihr unter dem Erdboden unter dem

Belfall und Staunen aller Zuschaner. 98. R. beschwor unter Drohungen die Göttlu Erde, ihm Sitä zurückzugeben; aber Brahman vertröstet ihn mit der Wiedervereinigung im Himmel und fordert ihn auf, sehre zukünftigen Thaten von Valmiki besingen zu hören. 99. Am andern Morgen wird dieser Teil des Gedichtes vorgetragen. R. entitisst die Versammlung. Immer nuch Sitä Schusucht begend, bringt er Opfer auf Opfer dar. Seine Mütter sterben und werden im Himmel mit Daçaratha vereinigt.

- 100. Yudhājit schiekt zu kāma den Gārgya, des Angiras Sohn, mit dem Vorschlag, das Land der Gandharva zu beiden Seiten des Indus zu erobern und deren beide Städte zu besiedeln. Rāma nimmt den Vorschlag an und schiekt den Bharata samt schien beiden Söhnen, Pushkada und Taksha, mit einem Heere zu seinem Oheim, bei dem sie nach 1½ Monnten unlangen. 101. Der Feldzug wird unternommen, und nach langem Kämpfen vernichtet Bharata die Gandharva mit der Waffe Samvarta. Taksha gründet Takshaçilā in Gandhurva-Lande, und Pushkala Pushkalāvatt im Lunde der Gandhāra. Beide Städte blühen mächtig empor. Nach 5 Jahren kehrt Bb. zu R. zurück.
- 102. Nun sollen auch Lakshmana's Söhne versorgt werden. Er erorhert Herrschaften für sie. In ihnen gründet Angada Angadiya (W) in Karupatha und Çandraketu Candrakanta (N)in Mallabhumi nis Residenz.
- 103. Kala, als ein Tapasa verkleidet, kommt zu Rama und sagt, er bringe eine Botschaft, die er nur unter vier Augen ausrichten dürfe. R. müsse daher jeden, der sie in ihrer Unterhaltung sithe oder höre, töten. R. sagt dies zu und beauftragt L., an der Thüre Wache zu halten. 104. Kala sagt, dass ihn Brahman geschickt habe, um Rama-Vishau zu erinnern, duss es nun Zeit wäre, die Herrschaft des Weltalis wieder anzutreten (dahei trägt er eine kurze Schöpfungsgeschichte vor). R. sagt, er sei bereit.
- 105. Unterdessen kommt Durvåsas, um R. zu sehn. Als L. ihn nicht amaeiden will, droht er, das gauze Geschlecht der Raghuiden zu verfluchen, wenn er nicht augenblicklich ihn anmelde. So geht L. hinein, obgielch er weiss, was die Folge sehr wird. R. geht dem Durvåsas entgegen, und dieser bittet um Spelse, da er eben ein tausendjähriges Fasten vollendet habe. Nuchdem er gespeist, geht er weg. 106. R. ist ganz aledergeschingen wegen seiner traurigen Pflicht L. gegenüber. Er legt die Angelegenheit seinem Rate vor. Vasishtha ernahnt ihn, sein Wort nieht zu brechen. R. verstösst darauf L., der in die Sarayû stelgt und den Atem unterdrückt. Da erscheint Indra und niumt ihn mit in den Himmel.
- 107. R. verkündigt in seinem Rate, dass er Bharata zu seinem Nachfolger weihen und selbst in den Wald gehen wolle. Bh. sagt, er

begehre ulcht ohne R. zu herrschen; er solle Kuça und Lava weihen und den Catrughna herbeiholen lassen, damit sie zusammen den letzten Gang thun könnten. Vasishtha macht R. auf die fichende Haltung der Unterthanen aufmerksam. Diese bitten ihn, mitgehen zu dürfen, was er ihnen auch bewilligt. Dann setzt er Kuça als Herrscher der Kosala, und Lava als den der Ultara ein. 108. Ersterer erhält die Stadt Kuchvatt am Vludhya, letzterer Cravastf. - Die Boten erstatten dem Catrughna Bericht. Dieser tellt die Herrschaft zwischen seine belden Söhne: Subahu erhält Madhura, Çatrughatin Valdiça. Dann geht er nach Ayodhya, wo alsbald Sugriva und die Affen aulangen, deuen R. gleichfalls gestattet, sich ihm anzuschliessen. Dem Vihhishapa aber befiehlt er, in Lanka zu bleiben, so lange Soune, Mond und Erde, so lange Kunde von Rama bestehe 1); und chenso befiehlt er dem Hannmat, sich des Lebens zu freuen. Jambayat, Mainda und Dvivida (Vibhishapa und Hanumat) sollen bis zum Kalivuga leben.

109. Feierlicher Auszug Räma's. Ihm voran wird das agnikotra getragen, zur Seite gehen Gotthelten (cri, mahi, vyavasāya), es folgen die Seinigen und hintendrein die ganze Bevälkerung, ja selbst die Tiere von Ayodhya. 110. Als der Zug an die Sarayû gelangt war, ersehien Brahman und die Götter mit zahlreichen Vinana. Brahman fordert R. auf, selnen göttlichen Leib anzunehmen. Da wird Rama Vishmu und bittet Brahman, denen, die ihm folgen, Wohnsitze in Hinmel zu verleihen. Brahman räumt ihnen die Santanaka-Hinmel ein. Diejenigen, welche Incarnationen von Gotthelten waren, gehen in diese wieder auf. Die übrigen, die in der Sarayû au Gopratara Tirtha ihr Leben aushauchen, werden von Brahman in ihre himmlische Sitze gebracht. 111. Phalastutl. — König Rishabha wird Ayodhya wieder besiedeln.

Die fünf nach 23 eingeschobenen unechten Gesange.

1. In Açmanagara sieht Rav. einen herrlichen Palast. Um zu erfahren, wem er gehöre, schickt er den Prahasta hineln. Der findet im innersten Hofe einen Mann im Feuer, der laut lacht. Entsetzt eilt

<sup>1)</sup> Wenn Lankâ Ceylon wäre, hätte der Dichter dies nicht sigen können. Denn wenn er irgend etwas von Ceylon wusste, musste en dies sein, dass dort nicht der Rökshusa Vibhishapa herrsche. Es kommt hierbei in Betracht, dass dieser Teil des Gedichtes offenbar sehr spitt abgefasst ist, wahrscheinlich sogar noch spitter als das Bâlakāṇdu. Zwar können wir die Zeit auch nicht einmal annilhernd bestimmen; aber soviel können wir doch sagen, dass damals genauere Kenntnisse über Indien verbreitet waren, als Välmiki besuss. Ceylon wer damals sicher kelne terra ingognita mehr. — Beachtenswert ist, dass das Uttarakāṇda im Gegensatz zu den übrigen Büchern viele Sagen des Madhyndeça enthilit. In dieser Bezichung berührt es sich mit dem Mahābhāratā; offenbar gehören beide derselben litterarischen Epoche an.

Prahasta zu Rav. zurück, der selbst streitsuchend hinein gehen will, aber von einem ungeheuren Mann an der Thüre aufgehalten wird. Dieser sagt ihm, dass Bali da drinnen sei. Als Rav. dann von Bali freundlich empfangen wird, verspricht er, ihn aus der Gefangenschaft zu befreien, in die Vishau ihn gebracht inabe. Doch Bali sagt ihm, dass jener Mann an dem There Vishau selbst sei. Er solle ihm dessen cakra bringen. Rav. versucht, das kundala aufznheben, aber vergebens. Bali sagt, dass dies eine der Schmucksachen sei, die sein Ahn. im Kampfe mit Vishau verloren habe. Er schildert den Vishau dem Rav., der ihn bekämpfen will. Aber Vishau ist unterdessen unsichtbar geworden.

2. Rav. begiebt sich in die Oberweit und will mit dem Sonnengott kümpfen. Er schickt Prahasta mit der Herausforderung zu ihm, dessen beiden Thürwitchter, Pingala und Dandin, dieselbe in Empfang nehmen und ihm überbringen. Sürya sagt, sie sollten antworten, was sie wellten, worauf Rav. triumphirt.

3. Rav. geht nun in die Welt Soma's und trifft Parvata, der ihn über die dahinziehenden Seligen unterrichtet, und ihm dann auf sein Befragen Mandhatri, König von Ayodhya, als würdigen Gegner nenut. Rav. kämpft mit Mandhatri, bis zuletzt Pulastya und Galava sie versöhnen.

- 4. Rav. steigt empor durch die sieben Regionen des Luftreiches, in denen verschiedene Wesen wohnen. In der achten thront der Mond, den Rav. sofort angreift. Aber Brahman tritt dazwischen und hält ihn davon ab, indem er ihn mit einem in der Todesstunde zu betenden Mantra belohnt.
- 5. Rav. trifft im westlichen Ocean auf einer Insel einen Riesen, mit dem er anbindet. Der Riese, in dem das ganze Weltall sich zeigt, schmettert Rav. mit einem Schlage zu Boden und verschwindet in die Unterwelt. Rav. folgt ihm in die Höhle nach und sieht dort drei Milliarden tanzender Wesen, die alle wie jener Riese ausschen. Entsetzt kehrt Rav. zurück und erblickt einen von Feuer umgebenen, schlafenden Mann, bei dem die Lakshun ist. Rav. will die Lakshun ergreifen. Da lacht der Mann laut auf, wodurch Rav. zu Boden stürzt; doch er beruhigt ihn, dass er ihn jetzt nicht töten werde. Agastya erkihrt dem R., dass der Riese auf der Insel Kapila sei, und die drei Milliarden tanzender Wesen die svara.

Die nach 37 eingeschobenen unechten Gesänge:

 Auf R.'s Befragen, erzählt Agastya die Geschichte von Välin uud Sugriva, wie er sie von Närada gehört habe.

Auf dem mittieren Gipfel des Meru büsste Vishņu. Das aus seinen Augen fliensende Wasser fing Brahman auf. Als es auf die Erde fiel, entstand daraus ein Affe (Riksharajas), den Brahman zu seinem Diener machte. Als dieser Affe einst durstig war, sah er in einem See

sein Spiegelbild. Er hielt es für einen Feind und stürzte sich in den See; als er daraus hervortauchte, war er in eine wunderschöne Jungfrau verwandelt. Indra und Sürya erblickten sie gielehzeitig. Indra's Same fiel auf ihre Haare, der Sürya'x auf ihren Hals. So entstanden Valin und Sugriva. Das Mädchen ward am andem Tage wieder ein Affe. Derselbe ging mit seinen Sühnen zu Brahman, der ihm Kishkindha als Residenz unweist und die Herrschaft über alle Affen giebt.

- Auf Rav.'s Frage erklärt lim Sanatkumära, dass Vishnu der höchste Gott sei, dass die von den Göttern getöteten Dämonen in den Himmel kommen.
- 3. Der Muni erklärt ihm das Wesen Vishau's (nach Bhakta-Ansichten). Auch er werde ihn sehen. Im Anfang des Tretayuga werde Rama und Sitä ieben. Ravana fasst den Beschluss, Rama zu bekämpfen.
  - 4. Ganz sinnloses Gerede.
- 5. Narada sagt dem Rav., dass die Bewohner von Çvetadvipa am stärksten seien. Er geht dort hin, ilndet aber nur eine Frau. Als sie seine Absicht erführt, wirft sie ihn einer Freundin zu. So spielen die Frauen mit ihm Ball. Zuletzt füllt er im Meer, und Narada lacht ihn aus. Agastya sagt dem Rama, dass er Vishņu sei etc. (Alles ist recht wirr.)

Die nach 59 eingeschobenen unochten Gesänge:

- 1. Am andern Morgen will Rama öffentliche Audieuz gebeu, aber es hat sich, da während seiner Regierung kein Unrecht geschicht, kein Rechtsuchender eingesteilt. Zum zweiten Male hinausgeschickt, findet L. einen heulenden Hund, der, nachdem R. ausdrücklich es befohlen hat, vor ihn gelassen wird.
- 2. Der Hund sagt, dass ihn ein brahmanischer Bettelmönch geschlagen habe; derselbe wird herbeigerufen und gieht zu, dies im Zorn gethan zu haben. Da aber ein Brahmane nicht gestraft werden darf, so zeigt sich der Hund zufrieden gestellt und bittet, dass er an des Brahmanen Stelle als Familienhaupt auerkannt werde. Das geschicht (Soweit die confuse Darstellung erraten libst, scheint der Hund früher kulapati gewesen zu sein, sich aber an brahmanischem oder kirchlichen Besitz vergriffen zu haben.) Der Hund endet in Benares durch prayopavegana.
- 3. Im Walde macht ein Geler einer Eule ihr Nest streitig. Sie bringen ihre Klage vor R., der sie nach der Dauer litres Besitzes befragt. Der Geler sagt, er wohne solange darin, als es Menschen gäbe; die Eule, solange Bäume wüchsen. R.'s Minister sprechen sich zu Gunsten des Gelers aus. R. erzählt, dass Madhu und Kaitabha, die aus dem Ohrenschmalz des schlafenden Vishpu entstanden selen, den Brahman angreifen wollten. Da habe Vishpu sie mit seinem Discus getötet und

die durch ihr Fett verunrelnigte Erde dadurch gereinigt, dass er Büume und Pflanzen wachsen liess. Darum sei die Enle im Recht, und der Geler müsse bestraft worden. Aber eine himmlische Stimme verhietet es; denn der Geler sel ein zur Strafe für unrichtige Bewirtung eines Brahmanen in diese Gestalt verwandelter König Brahmadatta, der durch schie Zusammenkunft mit R. seine ursprüngliche Gestalt wieder gewinnen soile. So geschicht es.

## Namen-Verzeichnis zur Inhalts-Angabe.

(K. König; V. Vater; M. Mutter; S. Sohn; T. Tochter; G. Gemahl oder Gemahlin; Rå. Råkshasa; A. Affen. - Abkilezungen von Elgennamen slehe oben p. 140.)

Americat, S. Asamanja's 1, 38, 70. meht und findet Sagara's Opferpferd 1—41; will die Ganga her-beiführen 1,41. Akampana, Rå., 3,31. S. Sumäl's 7,5, wird von H. getötet 6,55. 56. Akopa, Rat D.'s 1,7.

Aksha, S. Rav.'s, wird von IL go-

tötet 5, 47. 58.

Agastva, Rishi, selne Entstehung 7, 57; straft Tataka und Marica 1, 25. 2, 32; tötet Vatapi u. Ilvala 3, 11; giebt R. einen Hymmus an die Somie 6, 105; erzählt die RAvaners 7, 1 ff. u. andere Geschichten 7, 76, 82. — Sein Bruder 3, 11, 12. Agnl, Gott. V. Nila's 1, 17; dringt mit VAyn in Civa's Samen 1, 36; giesst denseiben in den Ganges 1, 37; versengt II. nicht 5, 53; hebt Sità aus dem Fenor 6, 118.

Agniketn, Ra. 6, 43.

Agnivarna K. v. Ayodhya 1, 70. Auga, Land, 1, 9-11; woher der

Name 1, 23.

Augada, S. Valin's u. Tara's, 4, 22 ff.; wird zum ynvnråja gewelht 4, 26; begleitet H. auf der Suche nach Sità 4, 41 ff.: tötet elnen Asura 4, 48; beschliesst, das prayopavecana zu machen 4, 53, 55, 5, 60 ff.; 6, 17; als Bote bel Rav. 6, 41; Kampf mit Indrajit 6, 44; tötet

Vajradamslitra 6, 53, 54; Navantaka 6,69; Kampana und Prajaugha 6, 76; Mahapareva 6, 98, Augada, S. Lakshmana's, grundet

Angadiya 7, 102.
Angadiya, Stadt, 7, 102.
Angaras, Rishi, 7, 100.
Anja, K. v. Ayodhya, 1, 70.
Anjana, G. Kesarin's und Mutter

lianumat's 4, 66; 7, 35. Atlkaya, Ra., S. Dhanyamalint's,

wird von L. getötet 6, 71. atibala, eln Zauber, 1, 22.

Atrl, Rishl, 2, 117. Aditl, Göttin, 1, 29. 45. Annrapya, K. v. Ayodhya 1, 70;

Amaraya, K. V. Ayodaya I, 10; wird von Råv. getütet 7, 19. Anala, S. Mali's, Vi.'s Rat 7, 5. Anala, T. Malyavat's, 7, 5. 25. 61. Anasaya, G. Atri's, 2, 117. 118. Anila, S. Mali's, Vi.'s Rat 7, 5. Ambarisha, K. v. Ayodhya, 1, 70;

sein Opfer 1, 61, 62.

Ayodhya, Hanptstadt von Kosala, 1, 5, 6, 11, 2, 47, 48, 50, 6, 123 ff. 7, 72, 82, 98, 108—111.

Ayomukhi, eine RA., von L. ver-stümmelt 3, 69. Araja, T. Uganas', wird von Danda

geschlindet 7, 80.

Aruna, V. Jatayus', 8, 14. Arjuna Karttavirya, K. der Haihaya,

nimmt Rav. gefangen 7, 31—33. Alambushā, G. Ikshvāku's, 1, 47.

Avindhya, RA., 5, 37.

Acmanagara, Stadt, 7, 23, p. 206. Acvinen, V. Dvivida's und Mainda's,

1, 17.

Açvapati, K. der Kekaya, Bruder der Kaikeyi, V. Yudhajit's, 2, 1. Asamanja, S. Sagara's, 1,88. 70; 2,36. Asita, K. v. Ayodhya, wird von den Haihaya besiegt 1, 70.

Asûrtarajas, S. Kuça's, gründet Dharmaranya 1,32 (in T. Adhūrta),

in B. Amurta).

Almlya, G. Gautama's, von Indra verführt, von Gautama verflucht, durch Rama gereinigt, 1, 48. 49; 7, 30.

Ayus, S. Purûravas', 7, 56.

Ikshumati, Fluss, 1, 70. Ikshváku, erster König v. Ayodhya,

1, 70; 7, 57. 79. Indra, Gott, V. Valin's 1, 17; befleckt sich durch die Tötung Vritra's mit der Stinde des Brahmaneumordes 1, 24; 7, 84; wird durch Rishi davon gereinigt 1, 24, wird durch ein Pferdeopfer davon gereinigt 7, 86; spaltet die Leibesfrucht der Diti in 7 Telio 1, 46, die er zu den 7 Marut macht 1, 47; verführt die Ahalya, durch Gautama's Fluch entmannt 1, 48; 7, 30; die Götter setzen ihm die Hoden eines Widders ein 1, 49; kampft mit dem Asura Çambara 2, 9; giebt einem Busser ein Schwert, wodurch derselbe verdirbt 8, 9; speist Sità während threr Gefangenschaft 3,56, wurde von Kabandha bekimpft 3, 71; tötet Maya 4, 51; schlägt Hanumat die Kinnbacken ein 4,66; 7,37; schneidet den Bergen die Flügel ab 5, 1. – Raubt Sagara's Opferpferd 1, 89; ebenso Ambarisha's 1, 61; schickt dem R. den Matali mit seinem Wagen 6, 102; wird ein Pfau 7, 18; kämpft mit Rav. 7, 27—29; wird von Indrajit ge-fangen 7, 29; losgelassen 7, 30—3, 6.

Indrajit, S. Ravana's und Mando-dari's, hiess zuerst Meghanada 7, 12; besiegt Indra 7, 20; erhält den Namen Indrajit und Agnl's Wagen 7, 30; fesselt H. durch die Brahma - Waffe 5, 48. 58; Streit

mit Vi. im Rat 6, 15; von Angada besiegt 6, 44; besiegt R. und L. 6, 45; enthauptet die hervorgezanberto Sita 6, 81; opfert in der Nikumbhila 6,84 f.; kumpa mit L. 6, 86 f.; fallt 6, 90.

Ila, K.v. Bahil, 7,87 f.; wird Weib, siche Ila; gründet Pratishilana

in Madhyadeça, 7, 90.

Ila, gebiert dem Budha den Purus rnvas 7, 87-90.

Ilvala, RA., von Agastya getötet 3, 11, 43,

Uccaihçravas 1, 45. Udavasu, K. v. Mithila 1, 71. Unmatta, RA., S. Malyavat's 7, 5. Uma, T. Himavat's und G. Civa's 1, 35; ihr Beischlaf mit Çiva 1, 36; verleiht den Räkshasinnen Gaben 7, 4. -7, 13, 87.

Urvaçi, liebt Varuna 7,56; als Mensch wiedergehoren, wird G. des Pururavas 7,56.

Uçanas (Bhargava) 7, 27. 58. 79. Ucirabija, Land, 7, 18.

Urmila, T. Janaka's und G. Lakshmana's, I, 71. 72; 2, 118. Urinlia. M. Somada's, 1, 32.

Riksharajan, V. Sugriva's u. Valin's, 7, 36. p. 207. Ricika, Schwager Vicvamitra's, 1,34. Ricika, V. Cunahçepa's, 1, 61. Ricika, V. Jamadagni's, 1, 75.

Rishabha, A., tötet Matta 6, 69. Rishabha, K. v. Ayodhya, 7, 111. Rishyamüka, Berg, Wohnsitz Su-griva's 3, 72, 74; 4, 11, 12.

Ekākshipingalin, Name Vaigravaра'н 7, 13.

Airavata, Indra's Elephant, 7, 35.

Kakutstha K. von Ayodhya, 1, 70. Kathaka-Brahmanen 2, 32.

Kapila, Form Vasudeva's 1, 40; verbrennt die Sagariden 1,40. Kabandha, S Danu's, ein Unge-

heuer, wird von IL u. L. getötes 3, 69-73. Kampana, Ra., von Augada getötet

6, 75. 76. Karusha, Volkstamm, 1,24; woher der Name 1, 24.

Kardama, cin Prajāpati, 7, 87. 90. Kalā, T. Vibhishaņa's, 5, 37. Kalmashapada, K. von Ayodhya,

1, 70.

Kacyapa, S. Marici's, G. Aditi's, V. Indra's und Vamana's (Vishau) 1, 29.—1, 38; G. Diti's 1, 46.—1, 70.

Kakutstin, K. von Vicala, 1, 47. Katyayana, Minister D.'s, 1, 7. Kampilya, Stadt, von Brahmadatta

gegrundet 1, 33. Kamboja, Volkstamm, 1, 55. Karupatha, Land, 7, 102. Karttikoya slehe Kumara. Kala, Gott, ruft R. aus dem Leben ab 7, 109. 104.

Kala, Bruder Bhaya's, 7,4. Kalakeya, Volkstamm, 7, 23. Kaladanda, Yama's Waffe, 7, 22. Kalikamukha, S. Sumali's, 7, 5. Kavya, S. Bhrigu's, 1, 25. Kaci, Stadt, 1, 13. 7, 87. Kaçyapa, Minister D.'s, 1, 7. Kacyapa, V. Vibhandaka's, 1, 9. Kirata, Volkstamın, 1,55. Kishkindha, Residenz Valin's, später

Sugriva's, 4, 9, 12, 13, 14, 31, 33; 6, 128. Kirtiratha, K. von Mithila, 1, 71.

Kukshi, K. von Avodhya, 1, 70. Kubera, V. Gandhamadana's, 1, 17; wird Eidechse 7, 18. siehe Vai-CLEANBUR.

Kumāra, aus Çiva's Samen ent-standen 1, 37; heisst auch Kārttikeys, Skauda, Shadanana, 1,37; Mahasena 7, 87. — 7, 16.

Kumbha, S. Kumbhakarpa's, wird von Sugriva getötet 6, 75. 76. Kumbhakarpa, S. Viçravas' u. Kai-

kasi's, 7, 9; seine Askese 7, 10; verfällt in langen Schlaf 7, 10; schläft in einer Höhle 7, 13. -Im Rate Rav.'s 6, 12, 18; wird geweckt 6,60; im Rate 6,62-65; in der Schlacht 6, 66 ff., beslegt Su, wird aber you thin verstümmelt 6,67; wird von R. getötet 6, 67.

Kumbhahanu, RA., 6, 57, 58. Kumbhinasi, T. Sumali's mit Ketumatt 7, 5; T. Vicvavasu's mit Anala 7, 61; G. Madhu's 7, 25, 61. Kuça, S. Brahman's, 1, 32.

Kuca, S. Rama's, Geburt 7, 66; lernt das Ramayana 1, 4; R. lidt ihn und Lava ein, es vorzutragen 1, 4; 7, 93-95; erhilt Kuçavatt als Residenz 7, 108. Kuçadlıvaja, B. Janaka's, K. von

Sankaçya, 1, 70-72.

Kuçadhvaja Rishi, S. Bribaspati's u. V. Vedavsti's, 7, 17.

Kuçanalılıa, S. Kuça's, gründet Mahodaya 1,32; hat 100 Töchter, die den Vayu abweisen 1,32; er verheiratet sie nilt Brahmadatta 1, 33. Sein Sohn ist Gadhi 1, 34.

Kuçamba, S. Kuça's, gründet Kaucambt 1, 32.

Kuçavati, Stadt, 7, 108. Kuçaçva, K. von Viçala, 1, 47. Krittika, die 6 Ammen des Kumara 1, 37.

Kricaçva, Vater der Waffen, 1, 21. Krishpa siehe Vasudeva. Kekaya, Volkstamm, 1, 13. Ketnmatt, G. Sumali's 7, 5.

Keçini, Pluss, 7, 51. Keçini, G. Sagara's und M. Asa-manja's, 1, 38.

Kesarin, A., V. Hanumat's 4, 66. 7, 35,

Kaikasi, T. Sumali's, 7, 5. heiratet Vicravas und gebiert Rav. etc.

Kaikeyi, M. Daçaratha's und M. Bharata's, 1, 18; thr Gespräch mit Manthara 2, 7—9; verlangt die Verbammag R.'s und Krönung Bh.'s 2, 10-14. hatte D. in einer Schlacht gerettet 2,9; ihre Mutter

war verstossen 2,35; Ted 7,99. Kaltabha, elu Dämon, 7,63. p. 208. Kalifasa, Berg, 6,74; Vaiçravapa's Kailasa, Berg, 6, 74; Va Wohnsitz 7, 11, 14, 25.

Kosala, Volkstaman, 1, 5, 13 2, 50; 7, 107.

Kançambi, Stadt, von Kuçamba gegründet 1, 32. Kauçika siehe Viçvamitra.

Kauciki, Fluss, 1,34.63; Schwester Vicvamitca's 1,34.

Knusalya, G. Daçaratha's und M. Rama's, 1, 18. 2, 8. 4; Gespracho mit D. 2, 57-60; Ihr Tod 7, 99. Kraunca-Wald 3, 69.

Kshups, erster König 7, 76-Kh.

Khara, jüngerer Bruder Rav.'s2, 116; 3, 18. Sein Kampf mit R., und sein Tod 3, 21-30.

Ganga, T. Himayat's, 1, 35; die Götter freien sie 1, 35; stürzt aus dem Himmel 1, 42; anf Civa's Haupt 1,44; in sieben Stromen zur Erde 1, 43; wird Jahnu's Tochter 1, 43; gelangt in die Unterweit und sühnt die Sagariden 1,44. - der Fluss Ganges 2,50 ff. 83, 113.

Gandhamadana, A., S. Kubera's, 1, 17; 4,49.

Gandbarya, siehe Callusha, Manibhadra.

Gandharva-Land am Indus 7, 100. Gaya, eln König, 7, 19.

Gadhi, S. Kuca's n. V. Vicvamitra's, 1, 18. 7, 19.

Gandhara, Land, 7, 101. Gargya, l'atronymicum, 2, 32. Gargya, S. Angiras', 7, 100.

Girivraja, Stadt in Magadha, von Vasu gegründet 1, 32. Girivraja, Stadt in Kekaya, = Raja-

griba 2, 68. Gulia Sthapati, ein Nishada-Häupt-

ling, Fround Rama's 2, 50, 51. 52, 57; mit Bharata 2,81-86. -6, 125,

Go, Feldherr Varupa's 7, 23. Gokarpa, Berg, 1, 42. Gotama 7, 80. siehe Gautama. Godavart, Fluss, 3, 1ti. 64. Gopratara-Tirtha 7, 110. Gomati, Finss, 2, 50. Gantania, Riskil, 1, 48, 49; 7, 55. Gramant, ein Gundharva, 7, 5. Gh.

Ghritaci, G. Kuçanalılıa's, 1, 32. Ghritaci, Apsarase, verführt Viçvamitra 4, 35.

Candra, Berg, 6, 50. Candrakāntā, Stadt, 7, 102. Candraketa, S. Lakshmana's, griindet Candrakanta 7, 102. Candrahasa, Schwert Rav.'s, 7, 16. Citrakûta, Berg, 2,55; Aufenthalt R.'s 2, 56, 117.

Cáli, Büser, 1, 33. Cyavana Bhargava 7, 60. Gl. G7.

Jatayus, Geler, S. Arupa's mit ('yent, 3, 14; kommt S. zu Hülfe und wird von Rav. beslegt 3,49-51; erzählt dem R. seinen Kampf und stirbt 3, 67, 68, siehe Sampati.

Janaka I, K. von Mithila, 1, 71. Janaka II, K. von Mithila, V. Sita's, 1, 13; sein Bogen 1, 06; findet Sita beim Pilügen 1, 66-1, 71.

Janasthana - Dandaka 2, 116; 3, 21. 30. 31. 54; 7, 81. Jamadagni, V. Rama Jamadagnya's,

von Arjuna getötet 1, 75. Jambumalin, S. Prabasta's, 6, 44, 68.

Jayanta, S. Indra's 7, 28. Jayanta, Rat D.'s, I, 7.

Java, T. Daksha's und G. Kricac-va's 1, 21. Java, V. Viradha's, 8, 3.

Jahnu, Asket 1,43; siehe Ganga. Jabali, Minister D.'s, 1, 7; 2, 108, 109. Jämbavat, K. der Bären, entsteht durch Brahman's Galmon 1, 17 .-

4, 59, 65, 66; 5, 60; 6, 17, 74, 76, 83, Jrimbha-Vogel 2, 35.

Taksha, S. Bharata's, gründet Takshaçilà 7, 101.

Takshaçila, Stadt, 7, 101. Tamash, Nebenfluss des Ganges, an the liegt Valmikl's Einsiedelei

1, 2; 2, 45; 7, 45. Tataka, eine Yakshi, G. Sunda's, M. Marica's und T. Suketu's, 1, 24. 25; wird von R. getötet 1, 26.

Tara, A., S. Bribaspati's, 1, 17; be-gleitet H. auf der Suche nach Sita 4, 48 ff.

Tara, G. Valin's, 4, 15, 19-25, 83, 35, Tumburu, cin Gandharva, 3,4. Trlpabindu, Asket, 7, 2.

Trikûta, Berg, auf dem Lankâ liegt 5, 2; 6, 39; 7, 3. Trijata, ein Brahmane, 2, 32. Trijată, eine Râ., 6, 47, 48.

Tricanku, K. von Avodhya, 1,70; wird von Vicvamitra an den

Hilamel versetzt 1, 57-60. Trigiras, Ra., von R. getötet 3, 25. 27; von H. getötet 6, 69, 1).

Daksha, V. Jaya's und Suprabha's, 1, 21.

Danda, S. Ikshvaku's, 7, 79-81. Dunda, S. Sumall's, 7, 6.

Daudaka, Land, seine Entstehung 7, 81, 24, (Dandaka-Wald)

Dadhimukha (\*vaktral, Sugriva's Oheim, Aufscher des Madhuwaldes 5, 61-64.

Dagaratha, K. von Ayodhya, 1,5. 6 etc. bringt ein Pferdeopfer dar 1, 8, 13, 14; Vishau will sich als dessen Sohn gebären lassen 1, 15. 16; kommt zur Hochzeit seiner Söhne 1, 68 ff.; will R. zum yuvaraja welhen 2, 1. 2;

hatte der Kalkeyt zwei Wünsche gowithrt 2, 9. Diese verlangt R.'s Verbannung und Bir.'s Krönung 2, 10-14; Abschied von R., L. u. S. 2, 34-40; Sein Kummer 2, 41 -41; Todesnacht 2, 61-64. Geschichte von dem unabsichtlich getöteten Büsserknaben 2, 63. 64. D.'s Tod 2, 64; seine Leiche wird in Oct bewahrt 2, 66; sie wird verbrannt 2, 76; das Totenopfer 2, 102, 108. D. begiückwünscht R. zu dessen Siege 6, 119. - Dur-vasas prophezeit ihm das Geschick seines Geschlechtes 7, 51. Diti, M. der Daitya 1, 45; G. Kacyapa's 1, 46; Indra spaltet thre Leibesfrucht 1, 46. Dilipa, K. von Ayodhya, S. Amçu-mar's 1, 42. 70.

Dundubhi, ein Asura, V. Mayavin's 4, 9; von Vålin getötet 4, 11; seine Leiche in Matanga's Ein-

siedelei 4, 11. Dundubhi, S. Maya's, 7, 12. Dundhumara, K. von Ayodhya, 1, 70. Durdhara, RA., von H. getötet 5,46. Durdhara, RA., Minister Rav.'s, 5,49. Durmukba, Ra., S. Malyavat's, 6, 8. Duryasas, S. Atri's, propinezeit D. das Geschick seines Geschlechtes 7, 51; besucht R. 7, 105. Dushkanta, ein König, 7, 19. Dushana, RA., 7, 24; Kampf mit R.,

mein Tod 8, 22-26. Dridhanetra, S. Viçvamitra's, 1, 57. Devamidha, K. von Mithita, 1, 71. Devayaul, T. Uçanas' und G. Ya-yati's, 7, 58.

Devarata, S. Suketu's 1, 71; S. Nimi's 1, 66; erhält Civa's Bogen 1, 66, (1, 75 lies Ricika). Devavati, T. Gramani's und G. Su-keça's, 7, 5.

Devantaka, S. Rav.'s, von Nila getötet 6, 69.

drumakulya, spliter Maru, 6, 61. Dropa, Burg, 6, 50. Dvivida, A., S. der Açvins, 1, 17;

6, 76; 7, 108.

Dharmapála, Rat D.'s, 1, 7. Dharmaranya, Stadt (in Kamarupa nach B) von Asurtarajas gegründet 1, 82.

Dhumraksha, Ra., S. Sumaii's, 7, 5. 14; wird von H. getötet 6, 51, 52. Dhûmraeva, K. von Vicaia, 1, 47.

Dhrishtaketu, K. von Mithilâ, 1, 71. Dhrishti, Rat D.'s, 1, 7. Dhruvasandhi, K. von Ayodhya, 1, 70.

Nandigrama, Dorf, 2, 116; 6, 126. Nandivardhana, K. von Mithila, 1, 71. Narantaka, S. Rav.'s, 6, 57; .filit 6, 58, von Angada getötet 6, 69. Narmada, Fluss, 7, 31.

Narmada, Gandharvin, 7, 5. Naia, A., S. Viçvakarman's 1, 17; baut die Brücke 6, 21.

Nalakubara, S. Vaigravana's und G. Rambha's, 7, 26. Nahusha, K. von Ayodhya, S. Âyus',

1, 70; 7, 56. 58. Nabitaga, K. von Ayodhya, 1, 70. Narada 1, 1; 7, 20, 21. Nikumbha, RA., Minister RAv.'s, 5, 49.

S. Kumbha's, 6, 8, 48, 75, Nikumbhiia, Hain, 6, 84. 85; 7, 25. Nimi, K. von Mithiia, 1, 71; von Vasishtha verflucht 7, 55-57.

Nishada, Jüger, 1, 2 siehe Guha. Ntia, A., S. Agni's, 1, 17; 4, 23, 29 tötet Mahodara und Devantaka 6, 69; tötet Praisasta 6, 58.

Nriga, König, wird in eine Eidechse verwandelt 7, 58. Naimisha-Wald 7, 92.

Pancavatt 3, 15. Pancapsaras, Sec. 3, 11. Padma, Diener Kubera's, 7, 15. Pampa, Fluss, 3, 72-75. 4, 1. Parjanya, V. Carabha's, 1, 17. Pavaka = Agul, V. Nila's, 1, 17. Pacupata-Waffe 7, 41. Pingala Trijata, Brahmane, wird von R. beschenkt 2, 32. Pitamaha - Prajapati 3, 71.

Punjikasthala, Apsarase, wird von Rav. geschändet 6, 30. Purapa 4, 62. Pururavas, S. Budha's mit Urvaçi, K. von Kaci, 7, 19, 66. Pulastya, S. Prajāpati's u. V. Viç-ravas' 7, 2, 33. Puloman, V. Çaci's, rettet Jayanta

7, 28,

Pushkara (sell. tapovana, 1, 61; (tirtha Com.) 7, 53. Pushkara, Feldherr Varupa's, 7, 23. Pushkaia, S. Biarata's, gründet Pushkalavati 7, 100. 101. Pushpaka, Wagen Vaiçravana's 7, 8.

RAV. raubt es 7, 15; 5, 7. 8; 6, 47.

Vibhbhapa giebt es R. zur Hehnfahrt 6, 121. 123; dem Vaicravana zurlickgegeben 6, 127; stellt sich auf dessen Befehl wieder bei

R. cin 7, 41. 75. Pushpotkata, T. Sumali's, 7, 5. Puru, S. Yayati's, 7, 58; nimut selnem Vater das Alter ab 7, 59. Paulastyavadia - RAmayana 1, 4. Prithu, K. von Ayodhya, 1, 70. Praghasa, Ra., S. Sumali's, 7, 5; von H. getötet 5, 46.

Prajaugha, RA., 6, 75. Prajapati - Pitamaha, 7, 10. V. Pulastya's, 7, 2. mehrere l'rajapati 3, 14 (sieho das Originai); siehe

Kardama.

Pratapana, Ra., 6, 43. Pratardana, K. von Kaçi, 7, 37. Pratindhaka, K. von Mithila, 1, 71. Prabhava, A., Sugriva's Minister 4, 31.

Pragugruka, K. von Ayodhya, 1, 70. Prasenajit, K. von Avodhya, 1, 70.

Prasravapa, Berg, 4, 27; 5, 65. Prahasta, Ra., S. Sumali's, 7, 5; Minister RAv. s, 6, 49; 6, 8, 12, 14. 31. 57; von Nila getötet 6, 58. Prahasa, Minister Varuna's, 7, 1 Praheti, erster K. der Ra., 7, 4.

Prauslithapada, Diener Kubera's, 7, 15.

bala, ein Zauber, 1, 22. Bali, S. Virocana's, von Vishpu als Zwerg um seine Macht gebracht

1, 29; p. 206. Bana, K. von Ayodhya, 1, 70. Bahli = Balkh 7, 87. 90.

Budha, S. Soma's, 7, 88. Brihadratha, K. von Mithilà, 1, 71.

Brihaspati, Gott, V. Târa's, 1, 17. Brahmadatta, S. Somadâ's, heiratet Kuçanâbha's Töchter und grün-

det Kampilya 1, 33. Brahman, Gott, besucht Valmikl 1,2;

1, 15, 57, 63, 70, 87, 42; 3, 2; 7, 3, 69, 76, 98, 110,

Brahmaioka 7, 23.

Brahmahatya, Brahmanenmord 7,58.

Bhagiratha, S. Dlltpa's, 1, 70; leitet die Ganga 1, 43, 44. Bhadra, Weltelephant des Nordens,

1, 40. Bhadra, Minister Rama's, 7, 43. Bharata Yajasvin, K. von Ayodhya,

1, 70.

Bhurata, S. Daçaratha's mit Kai-keyî, 1, 18; heiratet Mandavya 1, 73; geht nach dem Kekaya-Lande 1, 77; 2, 1; Rückkehr nach Ayodhya 2, 69-78; lehnt die und beschliesst, R. Krone ab zurückzuführen 2, 79-82; Heeresang zum Citrakûta 2, 83-93; Begegnung mit R. 2, 99-112; ninmit R.'s Sundalen 2, 112; zurlickgekehrt, installirt er sie in Nandigrama als Stellvertreter des Königs 2, 114-116. - H. bringt Ihm R.'s Botschaft 6, 125; Wiedersehen mit R. 6, 127; zieht gegen die Gandharva am Indus zu Felde 7, 100, 101; Ende 7, 110.

Biraradvaja, Rishi, 2, 54. 55. 90-92; 6, 124; 7, 3; Schüler Valmiki's 1, 2. Bhanumat, K. von Kosala, 1, 18.

BhArgava siehe Cyavana. Bhasakarna, Ra., S. Sumali's, 7, 5;

von H. getötet 5, 40. Blitgu, V. Kavya's, seine Gemahlin von Vishpu enthauptet 1, 25; 7, 51.-1, 3%

Bhrigutunga, Berg, 1, 62. Briguprasravana 1, 38.

Bhogavati, Stadt der Schlangen, 7, 23,

Makaraksha, S. Khara's, von R. getötet 6, 78, 79. getötet 6, 78, 79. Magadha, Volkstamm und Laud,

1, 13. Mandodari (Mandodari), T. Maya's und G. Rav.'s, 5, 10; 7, 12.

Matanga, Rishi, 4, 11, seine Einsiedelei 3, 69. 73; 4, 11; \* saras 3, 75.

Matta, S. Malyavat's, 7, 5, sieho Mahaparçva.

Madhu, RA., S. Lola's, raubt Kum-bitnast 7, 25; 7, 63; erhilit Rudra's çûia 7, 61.

Madhu, Damon, 7, 63, p. 208. Madhupura \*1 - Madhura i. e. Mathurk 7, 68. 69.

Madhumanta, Stadt, 7, 79. Madhura - Mathura 7, 72, 108, Madhuvana, Park, 5, 61-64.

Madhushpanda, S. Viçvamitra's, 1, 57. Manu 1, 70; 7, 79.

Manthara, T. Virocana's, von Indra getötet 1.25.

Manthara, Dienerin Kaikeyl's, three Intrigue 2, 7-10; Catrughna misshandelt sie 2, 78.

Mandara, mythischer Berg, 1, 45, Mandakint, Fluss, 2, 59. 108-105; 8, 5. Maya, Baumelster der Danava und G. der Hema, 4, 51; V. der Mando-

dari 7, 12; von Indra getötet 4, 51. Maru, Land, wie entstanden 6, 22. Maru, K. von Ayodhya, 1, 70.

Maru, K. von Mithila, 1, 71. Marutta, K. von Uçirabija, 7, 18;

Schiller Samvarta's 7, 90. Malada, Volkstainin, 1, 24; woher benannt 1, 24.

Malaya, Berg, 4, 2, 5; 6, 4. Mallabhumi, Land, 7, 102.

Mahanada, Ra., 6, 57; fullt 6, 58. Mahapadum, Weltelephant des Sil-

deus, 1, 40. Mahaparçva, Ra., Minister und Bru-der Rav.'s 5, 49; 6, 13, 96; von

Rishabha getőtet 6, 69; von Angada getötet 6, 98.

Maharatha, S. Vicvamitra's, 1, 57. Maharoman, K. von Mithila, 1, 71. Mahavira, K. von Mithlia, 1, 71. Mahasena - Kumara 7, 87. Mahidhraka, K. von Mithila, 1, 71.

Mahendra, Berg, 4, 66; 5, 1. 58. Mahendra, himmlische Region, 1, 76. Mahodaya, Priester, wird ein Ni-

shAda 1, 59.

Mahodaya - Kanyakubja, Stadt, von Kuçanabha gegründet 1, 32. Mahodara, Ra., B. Rav.'s — Yuddhon matta, 6, 64, 65; 7, 11, 14;

von Nila getötet 6, 69. Magadhi = Cona, Fluss, 1, 32. K. der Yaksha, v. RAv. Manicara beslegt 7, 15. (helsst Manibhadra | auch Parcvamauli).

Mandakaral, Asket, 3, 11. Mandavya, T. Kuçadhvaja's und G. Bharata's, 1, 73. Matali, Judra's Wagrenlenker 6, 102 ff.,

112.

Madhavi, Göttlu der Erde, 7, 97. Mandhatel, K. von Avodhya, 1, 70; von Lavana besiegt 7, 67.

Mayavin, S. Dundubhi's, kampft mit Valin 4, 9.

Mayavin, S. Maya's, 7, 12.

Marica, RA., S. Tataka's, stort Vicvamitra's Opfer and wird durch R.'s Pfell lu den Ocean geschleudert I, 19. 24. 25. 30; 3, 38; ber#t mit Rav. den Raub der Sita 3, 31-42; verwandelt sich in eine goldene Gazelle und wird von R. getötet 3, 43, 44. - 7, 11.

Markandeya, Minister D.'s, 1, 7. Maruta - Vayu, V. Hanumat's, 1, 17.

37; 5, 1; 6, 71. Mati, Ra, 7, 5, von Vishnu getötet 7, 7. Malyavat, S. Sukeça's, Ratgeber Rav.'s, 7, 5; 6, 35; kämpft mit

den Göttern 7, 6-8. Mahishmatt, Stadt, 7, 31.

Mltrn, Gott, 7, 56.

Mitraghna, Ra., 6, 43. Mitragaha, S. Saudása's, 7, 65. Mithl, K. von Mithila, 1, 71. Mithila, Residenz Janaka's, 1, 13. 81. 48; wird belagert 1, 66.

Mushtika, Dom, 1, 59.

Mrityu, 7, 22. Meghanada siehe Indrajit, 7, 12, 25. Mcmaka, Apsarase, verführt Vleva-

mitra 1, 63. Mena, T. Meru's und G. Himavat's, 1, 35.

Merusavarpi 4, 51.

Maithlia, Bez. der Könige von Mithila, 7, 57. Maluaka 5, 1. 58.

Mainda, A., S. der Açvins, 1, 17; G, 17, 78; 7, 108.

Mleccha, Volkstninm, 1, 55.

Yaksha, woher benannt 7, 4. Yaksha, Minister Sugriva's, 4, 31. Yajnakopa, Ra., S. Malyavat's, 7, 5; 6, 43,

Yadu, S. Yayati's mit Dovayani, 7, 58; von selnem Vater verflucht

Yama (Valvasvata), Gott, RAv. bekimpft ihn 7, 21, 22; wird eine Krälie, 7, 18.

Yamuna, Fluss, 2, 55; 7, 60, 62. 66, 68, Yayati, K. von Ayodhya, 1,70; von

Deanas verflucht 7, 58, 69. Yavana, Volk, 1, 54, 55.

Yuddhonmatta 6, 69, siehe Mahodara.

Yudhajit, K. von Kekaya, 1, 73, 77; 7, 100; führt Bharata und Çatrughna in seine Heimat 1, 77. Yupaksha, Ra., von H. getötet 5, 46; von Mainda getötet 6,75. R.

Raghu, K. von Ayodhya, 1, 70. Rambha, Apsarase, soll Vievanitra verführen 1,63; durch dessen Fluch in einen Fels verwandelt 1, 64; G. Nalakûbara's, von Rav. goschlindet 7, 26.

Racinlketu, Rh., 6, 43. Raka, T. Sumali's, 7, 5. Rakshasa, woher benauut, 7, 4. Rama Jamadaguya, sein Kampf mk

Rama, 1, 74-76. Rama, S. Daçarotha's und Kausalya's, 1, 18; begleitet Viçvamitra, 1, 19 ff. besnicht Sumati, K. von Viçala, 1, 47; komunt zu Janaka 1, 50; spannt und zerbricht dessen Bogen 1, 67; Kampf mit Jamadaguya 1, 75. 76; spannt Vishpu's Bogen 1, 75; helratet Sita 1, 73; soll zum ynvaråja geweiht werden 2, 1, 2; Vorbereitungen dazu 2, 3-6; soll verbunnt werden und willigt ein 2, 16-19; Gespriich mit Kau, und L., Abschleil von Kau. 2, 20-25; Verteilung seiner Habe, au Brahmanen 2,32; Absoluted von D. 2, 33-40; Aufbruch und Reise bis zum Ganges 2, 45-52; Übertahrt 2, 52; Besuch bei Bharadvája 2, 54, 55; Überfahrt über die Yamuna 2, 55; Ankmift auf dem Citrakata 2, 56; Anfenthalt dort und Aukuuft Bharata's 2, 94-101; Auseinandersetzung mit ihm 2, 102-112; Aufbruch vom Citraküta und Besuch bel Atri 2, 116-119. -Kampf mit Viradha 3, 2-5: Besuch bei Carabhanga 3, 5. 6; bei Sutikshna 3, 7. 8; zehnjährlger Aufenthalt am Paucapsaras-See 3, 11; Besuch bei Agastya 3, 11-13; Aufbruch nach Paucavati 3, 13; Begegnung mit Ja-tavus 3, 14; Aufenthalt an der Pancavati 3, 15 ff.; Begegnung ink Cûrpanakhâ 3, 17; Kampf mit Khara und Düshann 3, 21-30; er tötet die goldene Gazelie-Marica 3, 43, 44; sucht die Sita 3. 57-66; trifft den sterbenden Jatayns 3, 67, 68; Begagning mit Hannnat und Bündnis mit Sugriva 4, 2-8; schlendert die Leiche Dundubhi's weg 4, 1t, und fällt die 7 Sala-Brume 4, 12; erschlesst Vallu 4, 16; weiht Sugriva 4, 16; wohnt in einer Höhle auf dem Prisravana - Berge 4, 27; verbringt dort die Regenzeit 4, 27, 28; Mast Su. durch L. mahuen 4, 30; empflingt Su.'s Besuch 4, 38, 39; Heerschan und Eutsendung der Affen 4, 40-46. - Er hört II.'s Bericht über S. 5, 64 f.; ordnet das Heer und führt es zum Ocean 6, 4; Authaline Vibhishana's 6, 17 ff. und dessen Welhe 6, 19; zwhigt Sagara zu erscheinen 6, 21 f.; besteigt den Suvela 6, 38 ff.; tötet Kumbhakarna 6, 67; von Indrajit beslegt 6, 45. 73; tötet Makaraksha 6, 79; verstösst S. 6, 115; nimmt sie wieder auf 6, 118. Ithun als Vishuu 6, 117: 7, 110; Augrehungen nach dem Siege 6, 120-122. Rückkehr nach Ayuthya 6, 123 ff. Seine Welho 6, 128, - Wegen des Geredes der Loute verstösst er S. 7, 43 ff.; hört dus Ramayana 7, 98, 99; lernt seine Söhne kennen 7, 95; letztes Zusammentreffen mit Stra 7, 97; bringt ein Pferdeopfer dar 7, 84-99; Kala's Mahnung 7, 103f.; DuryAsas' Besuch 7, 105; er verstösst L. 7, 106; Abschled von seinen Gefährten 7, 107, 108;

Himmelfahrt 7, 109.

Ramayana 1, 2, 3; 7, 71, 93, 98, Ravana, S. Vigravas' mit der Kaikasi, K. der Bakshasu, hiess zu-erst Dacagriva 7, 9; opfert 9 seiner Köpfe, seine Belohuung dafür 7, 10; nur ein Meusch könue thu töten 1, 15, 16; nimmt von Lanka Besitz 7, 11; helratet Mandodari 7, 12; kampft mit Valgravana und nimmt ihm das Pushpaka 7, 14, 15; Begegnung mit Clva 7, 16; erhält von ihm den Namen Ravana 7, 16; will Vedavati vergewalilgen 7, 17; bekampft Marutta 7, 18; totet Annranya 7, 19; bekampft Yama 7, 21; verbiludet sich mit Madbu 7, 25; notzüchtigt Rambha und wird von Nalakübara verflucht 7, 26; kämpit mit Indra 7, 27-29; wird von Arjana gefangen genonmen 7, 32; kampit mit Valin 7, 34. - Hatte Subshu und Marica gegen Viçvâmitra abgesandt 1, 21; ranbt ShA 3, 46 ff.; Kampf mit Jajavus 3, 49-51; besucht Sita 5, 18-28; Kriegarat 6, 6-16; kämpft mit L. u. R. i, 59; kämpft mit R. 6, 99 ff.; durchbolirt L. talt einer Lanze 6, 100; wird von R. getötet ff, 108; Totenklage und Bestattung 6, 109-111. Rashtravardhana, Rat D.'s, 1, 7.

Rahu, Damon, 7, 35. Rudra 7, 61, siehe Civa. Ruma, G. Sugriva's, 4, 34. Romapada (Lomapada B), K. von Anga, 1, 9-11. 13.

Lakshmana, S. Daçaratha's mit Sumitra, 1, 18; begleitet Vicvamitra 1, 19 ff.; heiratet Ürmilä 1, 73; Gespräch mit R., Beschluss ihn zu begielten 1, 21-23; Abschied von Daçaratha 2, 33-40 (die mit R. gemeluschaftlichen Erlebnisse siehe unter Rama); mahnt Su. an die versprochene Hülfe 4, 31-36; kampft mit Rav. und wird mit elner Lauze durchbohrt 6,59. 100; tötet Atikaya 6, 71; bringt S. zu Valmiki's Einsiedelei 7, 46 ff.; erobert Herrschaften für seine Söhne 7, 102; Tod in der Sarayû 7, 106.

Lanka, Stadt Ravana's 3, 32, 48, 54; 5, 1 ff.; 6, 24 ff.; Brand 5, 54; Schutzgöttin der Stadt 5, 3.

Lava, S. Rama's, Geburt 7, 66 (vergleiche Kuça); zum Herrscher der Uttara (Kosala) in Cravasti cingesetzt 7, 107, 108.

Lavana, S. Madinu's, 7, 61 ff.; bo-siegt Mandhatri 7, 66; von Çatrughna getötet 7, 69.

1. Vajrajvala, Enkelin Valrocana's und G. Kumbhakarpa's, 7, 12.

Vajradamshtra, Rå., 6, 8; von Angada besiegt 6, 53, 54. Vajramushti, Rå., S. Malyavat's 6,

43; 7, 5.

Vajrahanu, Ra., 6, 8. Varuna, Gott, V. Sushepa's, 1, 17; schenkt seinen Bogen dem Janaka 2, 118; Welthüter 7, 8; wird Gans 7, 18; RAv. will thin be-kämpfen 7, 23; liebt die Urvagt 7,55; aus seinem Samen entsteht Vasishtha 7, 56.

Varvara, Volkstamm, 1, 55. Vasishtha, Rishl, Dacaratha's purohita, 1, 7. 13. 19 glebt dessen Söhnen Namen 1, 18; sein Streit mit Viçvamitra 1, 52—57; weist Triçanku ab 1,57; dasselbe thun seine Söhne 1,58, die zu Mushțika werdon 1, 59. — 2, 3. 14. 90. 110. - von Nimi verflucht und Wiedergeburt aus Varuna's

Samen 7, 55; verflucht den Saudasa 7, 65. Vasu, S. Kuça's, gründet Girivraja

1, 32.

Vasu, S. Nriga's, 7, 57.

Vasuda, G. Mali's, 7, 5. Vatapi, Ra., von Agastya getötet 3, 11. 43.

Vāmadeva, Daçaratha's ritvij 1, 7;

Minister 2, 8.

Vayu, Gott, freit Kuçanabha's Töchter und macht sie buckelig 1, 32; dringt mit Agni in Çiva's Samen 1, 86; erzeugt mit Anjana den Hanumat 7, 35; beschützt ihn

7, 36. Valin, S. Indra's resp. Riksharajas', K. der Affen, 1, 17; 4, 5, 8, 9; kämpft mit Mayavin 4,9; verjagt Sugriva 4, 10; kampft mit Su. 4, 12; zum zweiten Male 4, 16; wird von R. erschossen 4, 16; und stirbt 4, 17-22; Bestattung 4, 23-25; trägt Råv. zu allen Meeren 7, 34.

Valmiki, Rishi und Dichter des Ramayana, lernt von Narada die Geschichte Rama's 1,1; erfindet den Cloka 1, 2 und dichtet auf Brahman's Geheiss das Ramayana 1, 2; lehrt es den Söhnen R.'s, Kuça und Lava, 1, 4; 2,56; nimmt SitA auf 7, 49; wird von Catrughna besucht 7, 56; kommt zu Rama und lässt seine Schiller das Ram. vortragen 7, 93; bringt

Vasuki 1, 45; 7, 23. Vasudova - Krishna, 7, 53. Vikata, S. Sumali's, 7, 5. Vikukshi, K. von Ayodhya, 1, 70. Vijaya, Rat Daçaratha's, 1, 7. Vijuljihva, Ra., G. Çürpanakha's, 7, 12; zaubest Rama's Haupt und

dle Sità zu Rama 7, 96.

Bogen hervor 6, 31; wird von Rav. getötet 7, 23. Vidyutkeen, Ra., S. Hetl's, 7, 4.

Vidyunmalin, Ra., 6, 48. Vinata, A., sucht den Osten ab 4, 40. Vindhya, Gebirge, 4, 48, 60; 7, 31.

79. 108. Vibudha, K. von Mithila, 1,71.

Vibhandaka, Asket, 1, 9. Vibhandaka, Ra., S. Vicravas' mit Kaikasi, B. Rav.'s, 7, 10.25. seine Askese und Belchnung 7, 10; rat, Sita freizugeben 5, 37; rat, H. nicht zu töten 5, 52, 58; in

RAy,'s Rat 6, 9-16; flight zu Rama 6, 16-18; wird geweiht 6, 19-29. - 6, 37, 49, 50, 84 ff.; wird in Lanka geweiht 6, 112. - 6, 12i. 128, er wird herrschen so lange Kunde von Rama's Thaten bestoht 7, 108.

Viradia, RA., S. Java's init Catabrada, wird von R. und L. getötet 8, 2-5.

Virûpaksha,

Weltelephant des Ostens, 1, 40. Virûpaksha, Ra., S. Malyavat's 7, 5,-7, 11; von H. getötet 5, 46.

von Su. getötet 6, 95. 96.

Virocana, V. Baii's, 1, 29.

Vivasvat 1,70.

Vivatakavaca, Daityas, 7, 29. Viçala, S. Ikshvaku's, 1, 47.

Vicala, Stadt, 1, 45. Viçrava's, S. Pulastya's, V. Valçra-

VADA'S, 7, 2. 3. Vievakarman, Baumeister der Göt-

ter, Vater Nala's 1, 17; 6, 21; erinut Lanka, 7, 3, 76.

Vlevámitra (Kaucika), Rishi, S. Gadhi's, 1, 18. führt ft. und L. in scine Elnsiedeiei 1, 19 ff.; giebt Rama die göttlichen Waffen 1. 27. 28; seine Geschichte 1, 52-65, -2, 32; 3, 38. - von Ghritaci

verführt 4, 35.

Vicvavasu, V. Kumbhinasi's, 7, 61. Vishnu, Gott, die Götter bitten lin, sich als D.'s Sohn gebären zu lassen 1, 15, 16; hat Bhrigu's Gattin getötet 1, 25; Vamanavatara 1, 20; büsst im Siddhaçrama, überlistet Ball, wird jüngerer Bruder Indra's 1, 29; nlmmt Kaplia's Gestalt an 1, 40; nimmt beim Quirlen des Milchmeeres als Schiidkröte den Mandarn auf sich 1, 45; schenkt seinen Bogen an Ricika 3, 12; Rama als Vishuu 6, 117; 7, 110. — 7, 6, 7, 17; Pau-cajanya 7, 7; Garuda 7, 7, 8; cakra 7, 7; befreundet mit Vritra 7,84; hilft dem Indra gegen ihn 7, 85; tötet Madhu u. Kaitabha 7, 63, p. 208, Viryasaha, S. Saudasa's, 7, 65.

Vritra, von Indra getötet, 1,24; 7, 84. 85.

Vrishaparvan, V. Çarmishtha's, 7, 5%

Vegadarçin, A., 6, 76. Vedavati, T. Kuçadhvaja's, Rav. will sie schänden, sie wird als Sita wiedergeboren 7, 17.

Vedneruti, Fluss, 2, 50. Valjavautt, Stadt, 7, 65. Vaidarbhi, G. Kuça's, 1, 32. Vaidelia, Bezeichnung der Könige

von Mithila 7, 57.

Vairocana, Grossvater der Vajra-jvala, 7, 12. Vaigravaua, S. Vigravas' mit Devavarpint, 7, 8; (Kubera, Dhaneça) 4. Welthüter u. Herr der Schutze, besitzt das Pushpaka und Lanka 7.3; zieht nach dem Kailasa7, 11; ein Auge versengt, daher Ekakshipingalin 7, 13; ermahnt Rav. 7, 13; wird you ltav. beslegt und verliert das Pushpaka 7, 15. -

Cuka, Volk, 1, 54. 55. Caukha, Diener Kubera's, 7, 15. Cankhana, K. von Ayodhya, 1, 70. Catabala, A., sucht den Norden ab 4, 43,

Catalirada, M. Viradha's, 3, 3. Cathuanda, S. Gautama's, Hauspriester Janaka's 1,50, 51. Catrughatin, S. Catrughna's, erhalt

Vaidica als Residenz 7, 108. Catruglina, S. Dayaratha's mit Sumitra, Geburt 1, 18; helratet Crutaktrti 1, 73; geht mit Bharata pach Kekaya 1,77; weilt dort 2, 1 (s.Bharata); misshandelt Manthara 2, 78; zieht gegen Lavana 7, 62 ff.; in Valutkl's Einsiedelei 7, 65 ff.; besiegt Lavana 7, 69; gründet Madhupuri 7, 70; zweiter Besuch bei Valmiki 7, 71; wird zu Rama gerufen 7, 107; Ende 7, 110.

Cabart, Büsserin, 3, 73; ihr Tod Cambūka (Hes Cambuka), Büsser,

von R. enthauptet 7, 76. Cambhu, K. der Daitya, 7, 17. Çarabha, A., S. Parjanya's, 1, 17;

6, 17. Carabhanga, Rishi, 3, 3-6; Tod 3,5. Caravapa, Röhricht, Skauda's Geburtsplatz 1, 36; 7, 16.

Carmishtha, G. Yayati's, 7, 58. Caçabindu, Volkstanım, 1, 70. Cacabindu, S. Ila's, 7, 89; erhält Bahit, 7, 90.

Canta, T. Romanada's, 1, 9; helratet Hishvacringa 1, 10, 11.

Cardúla, RA., Spion RAv.'s 6, 20. 29, 80,

Civa, Gott, verbrennt Kama 1,23; heiratet UmA 1, 25; Beischlaf mit ihr 1, 36; ans seinem Samen entsteht Skanda 1, 37; fangt die Gangel auf 1,48; ninnnt das Ha-labala-Gift in sich auf 1,45; glebt Viçvamitra die Eriogswissenschaft 1, 55; giebt Devarata seinen Bogen 1, 66; preist Rama 6, 119; macht den Sukeca unsterblich 7, 4. - 7, 13. quetscht RAv, mit seiner Zehe 7, 16; verwandelt Ila in ein Weib 7, 87. Çiçunaga, Schlangen, 3, 73.

Cighragha, K. von Ayodhya, 1, 70. Cuka, Ra., Spion Rav.'s, 6, 20, 24, 25; 7, 14, 32.

Cukra, Diener Kubera's, 7, 15. Cunalicepa, S. Rictka's, als Opfertier verkauft, 1, 61.62. Cunaka, S. Ricika's, i, 61. Cdrasena, Volkstamin, 7, 70.

Curpanakha, T. Vicravas' mit Kaikast, Schwester Ravana's, 7, 9; Begegnung mit R. und L. 3. 17-20; veranlasst Khara zum Kampfe gegen Rama 3, 21 f.; ellt nach LankA 8, 82; heiratet

Vldyujjihva 7, 12, 24. Çringaverapura, Stadt. 2, (50), 83. allúsha, K. der Gandharva, 7, 13. Çalvala, Berg, 7, 75. 79. Cont. Nebenfluss des Gauges, 1, 31.

opitaksha, Ra., 6, 75. Cyent, M. Jatayus', 3, 14. Crutakird, T. Kuçadhvaja's, G. Ca-

trughna's, 1, 7%. Cveta, S. Sudeva's, 7, 77.

Shadanana siche Kumara.

Samyoilhakantaka, Yaksha, 7, 14. Samvarta, Rishi, 7, 18, 90. Samvarta-Waffe 7, 101. Samhradi, S. Sumali's, 7, 5. Sagara, K. von Ayodhya, seine Geschichte 1, 38; felert ein Pferdeopfer 1, 39-41. - 1, 70. Satyavati, Schwester Vicvimitra's, als Fluss: Kauçiki 1, 34 Sanatkumara, Rishi, 1, 9, 11, Santanaka-Himmel 7, 110. Sandhya, M. Salakatankata's, 7, 4. Samunnata, RA., 6, 57; fillt 6, 58.

Sampati, Geler, B. Jatayus', Begegnung mit den Affen 4, 56 ff., berichtet über Rav. 4, 58; Hiegt mit Jatayus zur Sonne, wobel seine Flügel versengt werden 4, 58, 61; lebt auf dem Vindhya 4, 60; ihm wachsen neue Flügel 4, 63.

Sumpăti, Vibhishapa's Rat, 7, 5. Suramă, G. Vibhishapa's, 7, trüstet Sită 6, 83 f. 7, 12;

Sarayû, Finsa, 1, 22, 23, 38; 2, 32; 7, 106.

Sarasvati, Göttin, 7, 10. Sahadeva, K. von Viçala, 1, 47. Sahya, Gebirge, 6, 4.

Sagara, Gott des Meeres, 5, 1; erscheint dem R. 6, 22.

Sankaçya (A), Stadt, 1, 70.

Sarana, RA., Spion Rav.'s 6, 25, 26; 7, 14, 32, Sainkatankata, M. Vidyutkeca's, 7, 4.

Siddhagrama, Einsledelei, 1, 29. Simhika, wird von H. getötet 5, 1, 58. Sith, G. Rama's, kommt beim l'fitigen Janaka's aus der Erde hervor und wird dessen Tochtor 1, 66; heiratet R. 1, 78; fastet vor R.'s Weihe 2, 4-6; Gespräch mit R., will ihn begleiten 2, 26-31; Anlegen der Bastkleider 2, 37; Abschied von D. 2, 33-40; (weltere Schicksale, siehe: Rama). Besucht Anastiva und erzählt ihre Geschichte 2, 117, 118; wird von RAV. geraubt und nach LankA gebracht 8, 45-56; Rav. besucht sie 5, 18-22; Gespräche mit den Rakshashmen, mit Trijata 5, 23 -28; Begegnung mit Hanumat 5, 29-40; thr wird R.'s Haupt und Bogen gezeigt 6, 81; wird von Sarama getröstet 6, 33, 34; sicht mit Trijata die gefallenen R. und L. 6, 47, 48; wird von Vibhishana zu Rama geführt6, 114; wird von R. verstossen 6, 115; reinigt sich durch die Feuerprobe 6, 116, 118; wird von L. in Valmiki's Einsledelei gebracht 7, 46; gebiert Kuça und Lava 7, 66; wird von Valmiki zu Rama ge-führt 7, 96; beschwört ihre Unschuld und verschwindet unter der Erde 7, 97.

Suketn, K. von Mithila, 1, 71. Sukeça, S. Vidyutkeça's, 7, 5. Sugriva, S. Surva's resp. Riksharajas' 1, 17; Begegnung mit Rama und Bündnis 4, 2-8; wird von Valin verjagt 4, 10; erster Kampf

mit Valin 4, 12; zweiter Kampf

4, 13-16; wird zum König (der Affen) geweiht 4, 26; wird von L. gemahut 4, 31-37; lässt das Heer zusammenziehen 4, 37; geht zu R. 4, 38; schickt die Affen auf dle Suche nach SltA 4, 40-44; benuftragt 11. 4, 44; hat von VAlin verfolgt die ganze Welt geschen 4, 46; ringt mit RAv. 6, 40; kampa init Kumbhakarna 6, 67; tötet Kumbba 6, 76; tötet Virnpaksha 6, 96, Mahodara 6, 97; Other mit R. gen Hinunel 7, 107. Sucandra, K. von Vigala, 1, 47. Sutticehan, Rishl, 3, 7, 8, 11. Sudarçana, K. von Ayodhya, 1, 70. Sudeva, K. der Vldarbha, 7, 77. Sudianvan, K. von Sankaçya, von Janaka beslegt 1, 71. Sudhriti, K. von Mithila, 1, 71. Sunda, G. Tataka's, 1, 24. Sundart, G. Malyavat's, 7, 5, Suparus (Garuda), hellt den Pfell-zanber 6, 52. — 7, 7, 8 Suparçua, S. Sampáti's, 4, 50. Supargen, Ra., S. Sumáli's, 6,92; 7, 6. Suptagha, S. Malyavat's, 7, 5, Suprabbû, T. Daksha's und G. Kriçaçva's, 1, 21. Subahu, Ra., stört Vievamitre's Opfer 1, 19; wird von R. getötet Subáhu, S. Catrughna's, erhillt Madburk als Residenz 7, 108. Subhadra, Baum, 3, 35. Sumannsa, Welteiephant des Westems, 1, 40. Sumati (Pramati B.), K. von Vicala, 1, 47, 48, Sumnti, G. Sagara's, Schwester Suparna's, T. Arishtanemi's, gebiert 6000 Sähne 1, 34, Sumantra, Rat D.'s, 1, 7; seln Wagenlenker 1, 9-11, 13; 2, 3, 14, 15. 34-36. 39. 40. 57. 58; 7, 46. 47, 50. Sunali(n), Ra., 7,5 ff. 7, 11; Kampf mit Vishnu 7, 8. Sumitrà, G. Dayaratha's, 1, 16, 17; 2, 40, 57, 65,

Sumeru, Berg, 7, 35.

Suratia, Könlg, 7, 19, 77. Surabhi, Kui, 2, 74; 7, 28.

Surashtra, Rat D.'s, 1,

sishtha's, 2, 32.

Suyajna, Minister D.'s, 1, 17; S. Va-

Surasa, M. der Schlungen, 5, 1, 58.

Suvarnaroman, K. von Mithila, 1, 71.

Suvela, Berg. 6, 37. 38. 40. Sushem, A. S. Varupa's 1, 17 V. Tara's; sucht den Westen ab 4, 42 - 6, 41, 50, 76, 91, 101, Susandhi, K. von Ayodhya, 1, 70. Surva, Gott, V. Sugriva's, 1, 17. Süryahlıanu, Yaksha, 7, 14. Srinjaya, K. von Vicala, 1, 47. Somadatta, K. von Vicala, 1, 47. Somailà, Gandharvin, 1, 32. Saudasa, Ikshvakuide, seino Geschichte und warum er KalınAshapada huisst 7, 65. Skanila, siche Kumara. Sthapati, slehe Guha. Sthulagiras, Rishi 3, 71. Svayambirů 5, 3. Svayamprabhā, Büsserin, 4, 51.

Hanumat, S. Maruta's mit Aujana, Genahlin Kesarin's, 1, 17; 7, 35; selm: Geburt 4, 66; 7, 35; ludra schlägt ihm die Kinnbacke ein 1, 66; 7, 36; seine Vorzüge 7, 36; als Bote bel Rama, 4, 2-5; crmaint Sugriva 4, 29; wird mit Augada etc. nach dem Süden geschickt 4, 41; whalt R.'s Ring und Botschaft 4, 44; sucht den Süden ab 4, 48 ff.; kommt in Maya's Höhle 4, 50-52; Spruug ülier den Ocean 5, 1; Ankunft in Lanka 5, 2; hesirgt die Schutzgüttin der Stadt 5, 3; sucht die Sità in Lanka 5, 4-14; findet sie 5, 15 ff.; richtet seine Botschaft nus 5, 29-40; Abenteuer in Lanka 5, 41-55; seine Kämpfe dort 5, 42-47; wird von Indrajit gehunden und so vor Rav. geführt 5, 48-50; überbringt Rama's Botschaft 5, 50-52; setzt Lanka in Brand 5, 53-55; selne Rückkehr zu seinen Gefährten 5, 56 ff.; erstattet R. Bericht 5, 64 ff.; tötet Dhümraksha 6, 52; Akampaus 6, 56; holt die Hellkräuter 6, 74; noch elumai 6, 101; tötet Nikumbha 6, 77; bringt der Sith Botschuft 6, 113; wird leben solange wie die Kunde von Rama's Thaten 7, 40,

Hars, Rat Vibhishana's, 7, 5, Haryaçva, K. von Mithila, 1, 71. Havishpanda, S. Viçvamltra's 1, 57. Hartin, Volkstainin, 1, 55. Halahala-Gift 1, 45.

Himavat G. Mena's, V. der Ganga und UmA 1, 35.

Hiranyanabha (\*garbha) Malnaka, mythischer Berg, 5, 1, 58. Heti, erster K. der Rakshasa, 7, 4.

Hemacandra, K. von Viçala, 1, 47. Неша, Арвагаве, G. Мауа's 4, 51; 7, 12.

Haihaya, Volkstamm, 1, 70; 7, 31. Hrasvaroman, K. von Mithila, 1, 71.

## Concordanz der Bombayer (C) und Gorresio'schen (B) Ausgaben.

(Sind zwei oder mehrere Zahlen durch einen Punkt verbunden, so gilt der Zehner der ersten Zahl auch für alle folgenden, die also die Einer darstellen. Dasselbe gilt auch bei Anwendung des Striches -. Ein \* vor Zahlen bedeutet, dass die betreffenden Verse kelne Çloka sind.)

| $ \begin{array}{c} 111 \ 1a, 2-5a \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \ \ 6, 7 \$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | CIB                   | C I B                     | C I B                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|---------------------------|---------------------------|
| 6, 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 11 la 2-5a 10 la 2-5a | 17 25b-33 . 20 13b-21     | 254-10 3-9                |
| 8, 9, 10a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 6 7 6 7               |                           | 12-20a . 10-8a            |
| 11. 2a . 12. 3a 14. 6b. 6a 17b. 8a. 9 18b—20 . 21—8a 21b. 2a . 28 21b. 2a . 28 22b. 5a . 31b. 2b 26b—7 33—6a 24b. 5a . 30b 21—5 35a . 30b 25b—8a . 9, 8, 10 9, 10 11b. 2. 3b 5b—8a . 9, 8, 10 9, 10 . 11b. 2. 3b 13—5 a . 15b. 6. 7a 19a, 20. 1b 18—22 . 22—6 13 1a . 12 1a 2—11a . 1b—10 13—5 . 11—3 16a. 7a . 14 4. 7b—21 . 15a—8 24b. 5a . 30b—8 33b—7a . 29b—38a 32b—6a 30—3a . 26b—8 31b. 7 20. 1a . 20. 1a 20. 1a 22. 3 22. 3 24. 5a . 31b. 2 23b. 3a . 31b. 2 34b. 8a . 34a. 7b 43. 4. 39b—41a 51a . 43a 165 36 6a, 7b . 42ba 8, 9 . 15 1, 2 2 22—4 1b. 2a . 2b. 2a . 2b. 3a . 3b. 6a, 7b . 42ba 8, 9 . 15 1, 2 2 3a . 3bb. 6a . 3b. 9a . 3b.        | 8 9 10a 9 10 1b       |                           | 20b-2 . 19b-21            |
| 14. 5b. 6a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 11 00 19 80           | 6 17 1b. 9a               |                           |
| 18b—20. 21—3a 21b. 2a. 28 23a. 4. 31b. 2b 28b—31a. 30b—8 29b—31. 36b—8 12 1—3. 11 1—3 4 a. 19b 5b—8a. 9, 8, 10 9, 10 11b. 2, 3b 11. 2 14. 5a. 9b 13.—5a. 15b. 6. 7. 15b. 6. 7a 19a, 20.1b 18—22. 22—6 18 1a. 12 1a 2—11a. 1b—10 13—5. 11—3 16a. 7a. 14 17b—21. 15a—8 24. 5. 21b. 2. 1a 27r—9a. 23b—5a 30b—8 33b—7a. 29b—33a 30—3a. 26b—8 33b—7a. 29b—33a 30—3a. 26b—8 33b—7a. 29b—33a 15. 7b. 9 10. 1. 5, 6a, 8a 12—4a. 11—3a 15. 7b. 9 10. 1. 5, 6a, 8a 12—4a. 11—3a 22. 3 22. 3 26. 7a. 25. 6a 22. 8. 26. 7a. 26. 6a 22. |                       | 1015 19 1115              |                           |
| 21b. 2a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                       | 12 Sn. 4a 12.7a.5a        | 11. 3 10. 2               |
| 23a. 4 . 31b. 2b 25b-7 . 33-6a 29p-31 . 36b-8 12 1-8 . 11 1-8 4a 19b 5b-8a . 9, 8, 10 9, 10 . 11b. 2. 3b 5b-8a . 9, 8, 10 9, 10 . 11b. 2. 3b 5b-8a . 15b. 6. 7. 15b. 6. 7a . 15a. 6 2-1a . 1b-10 13-5 . 11-3 16a. 7a . 14 17b-91 . 15a-8 24. 5 . 21b. 2. 1a 27c-9a . 23b-8a 33b-7a . 29b-8a 33b-7a . 29b-3a 10 . 1 . 5, 6a, 8a 12 -4a . 11-3a 12-3a . 14b-9a 12 . 3a . 14b. 9a 12 . 3a .       |                       |                           |                           |
| 25b-7 33-6a 29b-31 36b-8 12 1-3 , 11 1-3 4a 19b 5b-8a 9, 8, 10 9, 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                       |                           |                           |
| 29b - 31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                       |                           |                           |
| 12 1-5 . , 11 1-8 4 a 19b 5b-8a . 9, 8, 10 9, 10 . 11b, 2, 3b 11. 2 . 14, 5a, 9b 13-5a . 15b, 6, 7. 15b, 6, 7a . 19a, 20.1b 18-22 . 22-6 18 1a 12 1a 2-11a . 1b-10 13-5 . 11-3 16a, 7a . 14 17b-91 . 15a-8 24. 5 . 21b, 2, 1a 27c-9a . 23b-5a 30-3a . 25b-8 33b-7a . 29b-38a 33b-7a . 29b-38a 33b-7a . 29b-38a 15b, 7b, 8, 9a 10. 1 . 5, 6a, 8a 12-4a . 11-3a 15. 7b, 9 14, 5b, 7 20. 1a . 20. 1a 22. 3 . 22. 3 26. 7a . 25. 6a 22. 3 . 25. 6a 22. 3 . 31b, 2 34b, 8a . 34a, 7b 43. 4 . 39b-41a 51a 43a 16 5 36 6a, 7b . 42ba 8, 9 . 17b, 8, 9a 16 5 . 36 6a, 7b . 42ba 8, 9 . 15b, 9a 24 . 17b, 8a 26 19b, 20a 17 1-6 20 1-6 28, 9, 17b . 7, 8, 9a  17 1-6 20 1-6 8, 9, 17b . 7, 8, 9a  18 5a . 10, 12, 2 24 . 27 . 47 17b, 8a 24 . 17b, 8a 26 . 19b, 20a 27 17a . 29b-32a 28b, 91, 7b, 8, 9a 28b, 91, 7b, 8, 9a 29 . 10a, 1b, 2 29 . 15b, 6 21 . 2a . 10a, 1b, 2 21b, 2 . 2b, 3 24b, 5 . 2b, 3 25b, 3 . 2b, 3 . 2b, 3 25b, 3 . 3b, 3 . 3b, 3 25b, 3 . 3b, 3 . 3b, 3 25b, 3 . 3b, 3 .                               |                       |                           | 27 1, 2 30 1, 2           |
| 4a       19b       5b-8a       0, 8, 10       10       11b, 2, 3b       11, 2       14 5a, 9b       49b       14a       14a       15b, 6, 7a       19a, 20, 1b       18-5a       15b, 6, 7a       19a, 20, 1b       18-22       22-6       18 1a       1b-10       13-5a       1b-10       1a-5a       2b-1a       2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                       |                           | 5, 6 6b, 6b, 7            |
| 5b—8a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                       |                           |                           |
| 9, 10 11b, 2.8b 11. 2 14. 5a. 9b 13. 5a 15b. 6. 7a 15b. 6. 7a 19a, 20.1b 18 1a 22. 22-6 18 1a 1b-10 13-5 11-3 16a. 7a 14 17b-21 15a-8 24. 6 21b. 2. 1a 27c-9a 23b-5a 30b-3a 25b-8 30b-7a 29b-33a 38a. 9, 40 84. 6 14 1, 2 13 1, 2 8, 9 18. 9 10. 1 5, 6a, 8a 12-4a 11-3a 15.7b. 9 14. 5b. 7 20. 1a 20. 1a 22. 8 22. 8 26. 7a 25. 6a 22b. 9b 28 22a. 3a 31b. 2 34b. 8a 34a. 7b 43. 4 33 15 2a, 3a 14 1b, 2a 25 25. 3a 31b. 2 32b. 8a 34a. 7b 43a 4 33a 15 2a, 3a 14 1b, 2a 4 33 3 43 16 5 . 36 6a, 7b 42ba 8, 9 15 1, 2 11-3 3-5 14b. 6b 6a, 7b 17b. 8a 13a. 4b 19, 20 15. 6 23 1. 2b, 9a 24 1. 7a 2b, 10 25 2b, 20 27 8 2c, 20 28 2 2 3 28 2 3 2 3 3 3 43 16 5 . 36 6a, 7b 42ba 8, 9 15 1, 2 11-3 3-5 14b. 6b 6a, 7b 17b. 8a 13a. 4b 19, 20 15. 6 23 1. 18b. 9a 24 1. 17b. 8a 26 1. 19b. 20a 17 1-6 . 20 1-6 8, 9, 17b 7, 8, 9a  17 1-6 . 20 1-6 8, 9, 17b 7, 8, 9a  18b. 2a 1b-7 24a 2b, 5a 22b, 3 24b. 5 24b. 5 25a 2a 2c, 2a 2b. 6b, 7b 14b, 5c, 6 2a 2b, 9b, 10 12-4 12-4 12-4 12-4 12-4 12-4 12-4 12-4 12-4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                       |                           |                           |
| 11. 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                       |                           |                           |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                       |                           | 18b.9,20a 18. 9           |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                       |                           | 21b. 2 21. 2a             |
| 18-22. 22-6 18 1a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                       | 19 1, 2, 5a , 22 1, 2, 5a | 24. fa 22b. 8             |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                       | 6. 7 5b-7a                |                           |
| 2-11a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                       | 111 10 0 10-              |                           |
| 16a. 7a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                       | 13b-5 . 14-6a             |                           |
| 16a. 7a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                       | 16b. 7a . 18              |                           |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                       | 18b. 9a . 19              | 9, 10a 9, 10a             |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                       |                           |                           |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                       | 201-4231-4                |                           |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                       | 5b, 6a 5                  | 29 1, 3b, 4a 32 1, 2      |
| 38a, 9, 40       84, 6       12, 3a, 18b, 5       22-4, 6       16-8, 9         141, 2, 181, 2       19, 10       16, 5, 6a, 8a       18       20, 3a, 19, 24       24, 5b, 4b, 46a       21, 7a, 8b       20, 3a, 31b, 2       23, 3a, 31b, 2       23, 3a, 31b, 2       23, 3b, 43       22, 3b, 9b, 26       22, 5, 6a       225, 5a, 31b, 2       23, 3b, 43       21, 6, 7b, 20, 2a, 3b       22, 4, 5b, 4, 6a       7a, 8b, 7a, 8b       10, 12a, 3b, 3b, 12a, 3b       11b, 5a, 6a, 6a, 6a, 6a, 6a, 6a, 6a, 6a, 6a, 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                       | 7b, 8, 9a 7, 8            | Gb, 7n 6, 6n              |
| 508. 5, 20  14. 7. 18. 1, 2  8. 9. 18. 9  10. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                       |                           |                           |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                       |                           |                           |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 14 1, 2 , 13 1, 2     |                           |                           |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 8, 9 18, 9            |                           | 80 1, 28, 35 88 1, 28, 35 |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                       |                           | 4, 00 4, 04               |
| 20. 1a . 20. 1a   3, 10 . 10. 1   15 . 12s. 3b   22. 3 . 22. 3   14, 5a. 6   14, 5a. 6   17-21 . 14-8   25b. 9b   28   22 1-6 . 25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-6   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   25 1-7   2 |                       |                           |                           |
| 22. 3 . 22. 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 15.7b.9. 14. 5b. 7    |                           |                           |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                       |                           |                           |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                       |                           | 02 40 19-910              |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                       |                           | 05 G 93 A                 |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                       |                           | 81 1-7 34 1-7             |
| 43. 4. 39b—41a 51a. 43a 15 2a, 3a. 14 1b, 2a 4 *33 3, *43 16 5 . 36 6a, 7b. 42b a 8, 9 . 15 1, 2 11—3 . 3—5 14b. 6b 6a, 7b 17b. 8a. 13a. 4b 19, 20 . 15. 6 23 18b. 9a 24 . 17b. 8a 26 19b. 20a 17 1-6 . 20 1-6 8, 9, 17b 7, 8, 9a  13 -5a. 12-4 13 -5a. 12-4 19b, 50a. 18 12b. 5. 6 19b, 20a. 18 21b. 2. 3c 20. 1. 29 0. 1. 39b, 10a. 24 18—62 1 15—63 29 a. 21b 24 1-4 . 27 1-4 6b—11a. 5—9 12 3 . 10b. 1.2b 14b. 5. 6 14b. 5. 6 18a. 22 18b. 20 18b. 20 19b. 10a. 34 11. 2 . 36. 7 19b. 10a. 34 11. 2 . 36. 7 11b. 5. 6 14b. 5. 6 18a. 20 18b. 20 19b. 10a. 34 11. 2 . 36. 7 18b. 20 19b. 10a. 34 11b. 5. 6 341. 5b. 7 19a. 24b 13b. 4. 15b. 6 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-66 18-         |                       | 10 0- 0- 10               |                           |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                       |                           |                           |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 101 111               | 16 7 8a 14b 5 6           |                           |
| $ \begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                       | 10h 00m 18                |                           |
| $ \begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 16 2a, 8a 14 10, 2a   | 91b 9 9c 90 1.            |                           |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                       |                           |                           |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 10 0                  | 4 5a 6. 4. 6a. 6          | 18-26 . 15-23             |
| $\begin{array}{c ccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 00 151 9              |                           |                           |
| 14b. 6b                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                       |                           |                           |
| 17b. 8a 15a. 4b<br>19, 20 15. 6<br>23 . 18b. 9a<br>24 . 17b. 8a<br>26 . 19b. 20a<br>17 1-6 . 20 1-8<br>8, 9, 17b 7, 8, 9a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                       |                           | 9b, 10a . 34              |
| 19, 20 . 15, 6<br>23 . 18b, 9a<br>24 . 17b, 8a<br>26 . 19b, 20a<br>17 1-6 . 20 1-6<br>8, 9, 17b 7, 8, 9a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                       |                           | 11. 2 36. 7               |
| 23 . 18b, 9a 24 1-4 . 271-4 14b, 5, 6 40a, 1, 2a 24 . 17b, 8a 6b-11a, 5-9 18-26a, 43b-50a 12 3 . 10b, 1, 2b 34 1, 2a, 3 . 86 1, 2a, 3 . 171-6 20 1-6 14b-27a 13-25 8, 9, 17b 7, 8, 9a 29-32 . 20b-30 8b-19 . 8b-19 . 8b-19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                       | 2-2n 21b                  | 19a, 4a . 39              |
| 24 . 17b. 8a 6b-11a. 5-9 18-20a. 430-00a 12 3 . 10b.1.2b 341, 2a, 3 .861, 2a,  |                       | 241-4271-4                |                           |
| 26 19b, 20a   12. 3 10b.1.2b   341, 2a, 3 . 361, 2a, 3   171-6 201-6   14b-27a   13-25   3-17   3-27   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-17   3-                 |                       | 6b-11a. 5-9               | 18-26a. 43b-50a           |
| 17 1-6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                       | 4.01 4.00                 |                           |
| 8, 9, 17b 7, 8, 9a 29-32 . 26b-30 8b-19 . 8b-19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                       |                           | 4-74-7                    |
| ar to 00 1 0 95 1 10 97 1 19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 8. 9. 17b 7. 8. 9a    |                           |                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                       | 25 1, 2 28 1, 2           | 85 1-19 87 1-19           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                       |                           |                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                       |                           |                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                       |                           |                           |

| CIB                                | CIB                                   | C I B                            |
|------------------------------------|---------------------------------------|----------------------------------|
| 36 1a, 4, 5 . 38 1a, 5, 6          | 43 27. 8a., 45 21b. 2                 | 57 1, 2 58 1, 2a, 4a             |
| 6ac 7                              | 23b. in . 25b. 6a                     | 3, 4a 2b, 5                      |
| 7, 8 8, 9                          | 31b-4a. 28b-31a                       | 4b-14a. 591-10                   |
| 9, 10a 10b.1a.2a                   | 44 1 31b. 2a                          | 15a. 7 11a.8a4b                  |
| 11. 2a. 3a 15b.6. 7b               | 3 35h. 6a                             | 18-22 . 15-9                     |
| 14-9 18-24a                        | 4-6a 37b-9                            | 58 1, 2 60 1, 2                  |
| 20ь.1.2.За 25. 6. 7а               | 7-17a . 44-54a                        | 3-5, Gc. 4-6. 7a                 |
| 24-7 28-81                         | 18b. 9a . 55                          | 7b-10a. 8-10                     |
| 37 1-5, 7a . 89 1-5, 7a            | 20 56<br>21a. 2a . 57                 | 11b-18a 13. 4<br>18b-24. 16-27   |
| 9, 10 9, 10                        | 21a. 2a . 57<br>451—9a 461—9a         | 59 1, 2, 8a, 5 61 1, 2, 3a, 5    |
| 18b-20a 18. 9<br>21. 2 20. 1       | 10-5 10-5                             | Ga, 7 6, 8b                      |
| 21. 2 20. 1<br>23—6a . 23—6a       | 16-8 17. 8, 21                        | 8b, 9 9, 10a                     |
| 27. 8a . 27, 8a                    | 83. 4 22. 8a. 4b                      | 12-22 . 12b-23                   |
| 29-31 . 29-31                      | 35-7. 9a 25-7. 9a                     | 60 1-3a 62 1b-3                  |
| 881-12a . 401-12a                  | 44a. 5 33b.4a.5b                      | 4b, 5b . 4b, 5b                  |
| 13-8 13-8                          | 461-6n 471-6n                         | 6b, 7a 6b, 7a                    |
| 19b, 20a. 19b, 20a                 | 7, 8, 9n. 6b, 7, 8                    | 6b, 7a 6b, 7a<br>7b, 8a, 9 8, 9  |
| 20b-3 · 22-4                       | 10a.1-4a 9b,10b-3                     | 11-21a. 11-21a                   |
| 89 1, 2 41 1, 2                    | 16 14b. 5                             | 21b. 2 22. 3a                    |
| 3b-7a . 3-6                        | 17. 8 16. 7                           | 28b-5 . 23b-5                    |
| 8b, 9a 8                           | 19-23 . 19-23                         | 26-9 27-30                       |
| 10b-2 . 10-2a                      | 47 1, 2 48 1, 2                       | 30b. 1a . 31                     |
| 13b. 4. 5b 14b. 5a. 6              | 5a, 7a 5a, 8a                         | 32n. 3b. 4 32n. 3. 4.            |
| 16-8 . 17. 9, 20<br>19b-25a 21b-7a | 8b, 9b . 11<br>10—22 . 12—24          | 61 1-4 63 1-4                    |
|                                    | 10-22 . 12-24<br>45 1, 2n, 6n 49 1, 2 | 5b, 6 6b, 7<br>7—10.3b 8—11.4a   |
| 26 28<br>40 1, 4—8n . 42 1, 3—7n   | 2b-5 . 3-6a                           | 14. 5a 17a. 6                    |
| 9, 10a 8, 9a                       | 6b, 7 6b, 7a, 8a                      | 16-8a . 18-20a                   |
| 11-3 10-2                          | 9-12 9-12                             | 19-21 . 20b-3a                   |
| 15, 6 14, 5                        | 14. ба 14. ба                         | 23. 4 23b. 4                     |
| 17b-24. 16-22.3b                   | 16-24 . 16-24                         | 621, 2 641, 2                    |
| 15b. 6a . 24                       | 25b-8 . 25-8a                         | 3b-5a.6a 3-6a                    |
| 17b. 8a . 25                       | 29—33 . 29b—34                        | 7—10 6—9                         |
| 30bc 26                            | 49 1-7 50 1-7                         | 11. 3 10a. 1a. 3                 |
| 41 1, 2a 43 1, 4b                  | 8—16b . 9—17                          | 14.5 14.5                        |
| 2b-4 2-4a                          | 17-20 . 18-21                         | 16a. 7 . 16a. 7                  |
| 5, 6a 5, 6a<br>7b—10 . 7b—10       | 21. 2 22a. 3b. 4                      | 21-5n . 21-5n                    |
| 7b-10 · 7b-10<br>11-4a · 11-4a     | 50 1—7a 51 1—7a<br>8—12a . 7b—11      | 26-8 26-8<br>631-3 651-3         |
| 15—9a . 15—9a                      | 13b-6a. 13-5                          | 4, 5 5, 6                        |
| 20 19b, 20                         | 17b. 8b . 17a. 8b                     | 6 8а, 9а                         |
| 21-6 22-7                          | 21b 17b                               | 8b, 9 12, 4a                     |
| 421-4441-3, 5                      | 22-5 20-3                             | 13b-5a. 17a B                    |
| 8-11 7-9                           | 51 1-15a. 6a 52 1-15a. 6a             | 16b. 7a . 20                     |
| 12a.3 10.2a                        | 17-23 . 17-23                         | 17b-21. 22-26a                   |
| 15. 6a 18. 4a                      | 25a-7 . 24. 5. 6b                     | 22a. 3a . 28a. 9a                |
| 17-23n. 15-21a                     | 28 bc 27                              | 23b-5.6 30-2a.3                  |
| 24. fin 22b.3a.4a                  | 521-23 531-23                         | 641—4a 661—4a                    |
| 48 1, 2, 3, . 45 1, 8, 4           | 58 1-5, 6a. 54 1-5, 7b                | 5-8, the $5-8$ , $10a$           |
| 14b. 5a . 25b. 6a                  | 6b-20a. 7-22                          | 10-4 13-7                        |
| 17.8b.9a 12.3a                     | 64 1-17 55 1-17                       | 65 1, 2                          |
| 19b.21a. 14.5<br>21b. 2 17b. 8     | 18b-23. 18-22.8b<br>55 1-2856 1-28    | 11-3. fib 674-7, 8a              |
| 23. 4 19a 6. 7a                    | 561571                                | 18-23n . 8b-13                   |
| 25. Gb 19b, 20                     | 3-24 2b-24a                           | 27a. 8a . 19<br>31. 2 22. 8a. 4a |
| 25. 00                             | 0 24 1 . 20-246                       | U1. 4 Z2. OIL 18                 |
|                                    |                                       |                                  |

| C I B                     | C I B                                | C II B                             |
|---------------------------|--------------------------------------|------------------------------------|
| 65 33 67 23b. 4b          | 76 12-4 77 45-7                      | 9 27 8 22b. 3a                     |
| 34-7 25-8                 | 15a. Gr. 7 48, 9                     | 28 25b. 6a                         |
| 89, 40 29, 30             | 18a. 9 50a. I                        | 29,30a,2b 23b,4a,6b                |
| 66 1-10. 1b 681-10. 1b    | 20ln. 4 54b. 5                       | 33-5a . 27b-9                      |
| 12a. 3a 12a. 3b           | 77 In, 2-5n 78 In, 2-5n              | 35b, 6, 7a 32, 3a, 6b              |
| 15. Ga 14. 5a             | 6-8a 5b-7                            | 38b-42a 38-41                      |
| 17. 8a 15b. 6             | 101-0 8 9 1015                       | 43b-5a. 42.3                       |
| 19 17b. 8a                | 13. 4n 11. 2n                        | 47-50 . 44b-7.8b                   |
| 20b. 1 2a 19, 20          | 15b-17a 791, 2                       | 51-4.6b 49-62.6b                   |
| 23b-6 . 22-6              | 17. 8a . 4                           | 56-8 54. 6. 7                      |
| 67 1—3a 69 1—3a           | 18b. 9a . 25                         | *65, 6 *59, 60                     |
| 4-6a . 4-6a               | 20b-4n. 45-8                         | 10 9b, 11a . 91                    |
| 7-10r. 1 7-10a. 1         | 26b-8a, 78 13b-5a                    | 22b-4a, 2, 3                       |
| 18—8a . 14—9a             | 28bc. 99 12b.3a.*6                   | 26-81 . 5-10                       |
| 19-27 . 20-8              |                                      | 32a, 3, 4 11, 2a, 5                |
| 68 1, 2,4a,5a 70 1, 2, 6  | C II B                               | 35, 6 23, 18a                      |
| 6-19 . 7-20               | 14-6a, 10 11, 2, 4a, 5               | 40 16                              |
| 69 1—7a 71 1—7a           | 12-6 G-10                            | 11 2, 3, 5 17. 8, 21               |
| 9. 10 8h—10a              | 35, 7-40 17, 9-99                    | 9, 10 22.3                         |
| 12-7a . 14a-8             | 2 19-21 . 23-5                       | 12-Kn . 24-30n                     |
| 17b. 8 25. 6              | 28, 5, 6, 26-8                       | 22. 3a 19, 23b                     |
| 701-4, 6 . 721-5          | 32. 8a 29, 30a                       | 24h. 5a . 31                       |
| 8b-15a. 6-12              | 37b. 8 37. 8a                        | 27a. Gb . 32                       |
| 16-20n. 1:11-7            | 51b. 2a . 39                         | 124 34b. 5b                        |
| 21, 2a 18b. 9             | 52c, 3, °4 40b. 1. °2                | 5b-15a. 36-45                      |
| 23-7 20-4                 | 31-4 21-4                            | *112 *47                           |
| 37b-43.5 25b-31.4         | 21b-43. 7-29a                        | 65b-7a . 106, 7                    |
| 71 1, 2 35. 6             | 45-+9 . 32-*6.                       | 83. 4 8, 11                        |
| 3-21 78 2-20              | 41-45 81-45                          | 88a (93a) fib                      |
| 28, 4 22, 8               | 51-*26 . 41-*26                      | 94ab 15                            |
| 721, 3-7 . 741, 3-7       | 61-28 . 51-28                        | 18 1-5 1-5                         |
| 8, 9 9, 10                | 71, 6a 61, 2b                        | 7, 14a 7, 15a                      |
| 10b. la. 2 11. 3          | 7b-9 3b, 5, 4                        | 14b-7a. 16-8                       |
| 18. 5a 14. 6a             | 10. 1 6. 7                           | 18b-20. 22-4n                      |
| 17. 8a. 9 19, 23a. 4      | 12-6 9-13                            | 21b. 2a . 27                       |
| 20-3, 5, 26-9, 30         | 17b-22. 14b-9                        | *24. 5 *28. 9                      |
| 781-4751, 2, 4, 5         | 23-6 23-6                            | 14 1-6 11 1-6                      |
| 6h, 7, 8b 7, 8            | 30. 1 27. 9                          | 9b-13 . 8-12a                      |
| 9, 10 9, 10               | 33-46 . 30-43                        | 46b, 7a . 17a, 8b<br>57b, 8 22, 3a |
| 12-8n . 12-8n             | 82, 9, 10 . 72, 4, 5                 |                                    |
| 28b. 4a . 19              | 13-5a . 7-9a                         | *67 *31<br>15 1, 3a 12 1, 3a       |
| 30b-3 . 20-3a             | 16. 7 12. 3                          | 4-7a 8b-6                          |
| 84b. 5 24. 5a             | 20-2a . 14-6a                        | 9b,8a,11b 9a,12a.1a                |
| 87 26a. 7a                | 22b. 3. 4 17. 8b. 9                  | 12 12b. 3a                         |
| 18-40 . 28-30             | 25-8 21-4                            | 14-6a . 14b-6                      |
| 74 1—4a 76 1—3, fia       | 31-7 25-31<br>*38b, 9b *32           | 17b. 8 17. 8a                      |
| 4b-17a. 6-18              |                                      | 22b-4a. 20. 1                      |
| 18. 9 19. 20              |                                      | 26b-8a. 23. 4                      |
| 20b-22a.4 22. 3. 7        | 7b, 5b 10<br>8-10 7-9                | 29b 2Gb                            |
| 75 1, 2, 3b . 77 1, 2, 3b |                                      | 31b. 2a . 32                       |
| 4b-7a. 5b-8               |                                      | *40.1.5.8 *34.56-8                 |
| 8-13a . 10-6a             | 14a, 6b . 14<br>17, 8, 20a 15b, 6, 7 | 161-4a 131-4a                      |
| 14-24 . 16b-27            | 20b. 2.8a 18. 9                      | 6b-15.6b 4b-13.4a                  |
| 16-28 . 30-2              | 24 21b. 2a                           | 19, 20a . 16. 7a                   |
| 761—3a 33—5a              | 25, 6 31. 0                          | 21b. 5a . 19b, 20a                 |
| 6-940-3                   | 1 20.0 01.0                          | 1                                  |

| C II B                               | C II B                                    | C II B                                       |
|--------------------------------------|-------------------------------------------|----------------------------------------------|
| 16 29b-33. 18 23-7n                  |                                           | 82 1—4a 82 1—4a                              |
| 17 8a, 9, 10 14 10a, 1. 2            | 22a. 3 26b.5b.6a<br>24b. 7b . 27b, 30b    | 6b, 7 6a, 7<br>10. 1 9, 10                   |
| 11-3 18. 7. 8<br>15a. 7 19a, 20      | 25. 6 28b. 9, 30                          | 10. 1 9, 10<br>15-27 . 17-9                  |
| 21. *2 20. *2                        | 27b. 8a. 30b. 1b                          | 21a. 3 23b, 30                               |
| 181, 2 151, 2                        | 29-82 . 34b-8n                            | 25a, 6 82. 3a                                |
| 3-8 5-10<br>9, 10 12. 4              | 33. 4a. 5a 39b,40.38b<br>36a-9a. 42-4     | 28. 9a 85. 7a<br>83b. 4. 5 87b. 8. 9         |
| 11 11b. 8b                           | *45 *40                                   | 36. 7 40b.1a.2                               |
| 12b-4.5 15b-7.9                      | 24 2-4 25 2-4                             | 40. °3 43b.2a °6                             |
| 17. 8 24. 5<br>28b. 9 26. 7a         | 6-14 5-12. 5<br>16-8a . 242-4a            | 88 1, 8 38 1, 4<br>5—10 . G—11               |
| 30 28b. 9a                           | 19-21 . 4b-7a                             | 11-4a . 13-6a                                |
| 31-3 306-2                           | 22b.8b.4a 9b,11b.2a                       | 16. 7b. 6 18, 20b. 1                         |
| 34a, 7 34b. 5<br>191-3 161-3         | 29b, *88 . 18a. *22<br>25 1, 8 25 17, 21  | 19a,21b.2 22b. 3. 4a<br>23a. 4a. 6 25. 6     |
| 4-7, 8a. 6-9, 11a                    | 9b, 10n . 23                              | *29, 30 . *27. 8                             |
| 9a, 10-6 12a. 3-9                    | 11. 4 28. 9                               | 34 6b, 8b 35 4                               |
| 17-20a. 21-3<br>21-4. 24b-8          | 16-20 . 30-4<br>21. 2. 5 . 37. 5. 6       | 9b-13a. 7-10<br>14. 5a., 11b. 2              |
| 25-7 31-3                            | 88, 40, 1, 20, 39, 8                      | 16. 7b 18b.4a.5a                             |
| 28-30 . 86-8                         | *43. 4 *41. 2                             | 19a, 21a. 18                                 |
| 31—3.5. 40.4—6<br>*40 *47            | 261-5261-4,6<br>8-1610-8                  | 21b. 2.8a 19, 20<br>24b-7 . 22-5a            |
| 20 8, 9, 11 . 17 1, 2, 4             | 20-4a . 21-5a                             | 28a, 90a. 27b. 9b                            |
| 14. 6, 20. 6, 8, 11                  | 24b. 5 27b. 8                             | 31. 3a. 4a 37. 3a. 9a                        |
| 21a. 2a. 3 12a. 3a. 4<br>24. 7 16. 8 | 28-30 . 29-31<br>32-6. *8 32-6. *9        | 40. 1. 6 . 41. 2. 4<br>47a. 8a . 45          |
| 30-7 20-7                            | 27 1. 4. 5 . 27 1. 2. 4                   | °55—9 . °47—51                               |
| 39, 40a. 1 30. 1. 2A                 | 6-9 8, 7, 9, 10                           | 86 1-3, 5 . 86 1-8, 7                        |
| 48a. 5 32b.5b.6a<br>46a. 8 84b.6b.7a | 11. 2n 11, 2n<br>13. 4n 13, 4b            | 9-12a. 4 9-12a. 4<br>16-9 16-8, 20           |
| 49 38                                | 15b. 6 15b. 6                             | 20. 1. 2 . 21. 2. 4                          |
| *50—2a. *39,41.2a                    | 17b—9n. 17. 8                             | 31, *8 26. *7                                |
| *53a.4a.5 *40. 8<br>211—11 183—18    | 21 21<br>*22-4 . *24-6                    | 87 1—8 87 1—8<br>9 9a. 10b                   |
| 15. 6n. 7 17. 8                      | 28 1a, 3a, 5 28 1a, 2a, 5                 | 11-3 11-8                                    |
| 20-3 20b-4a<br>24-6a . 25b-7a        | 7, 19, 26 . 11. 0, 31<br>*26 *33          | 88 1, 2b, 9 . 14. Ga. 9<br>12-4. *5 20-2. *4 |
| 26-30 . 29-33a                       | 29 1, 2, 5, 6 29 1, 2, 6, 3               | 89 1—4a 38 1—4a                              |
| 31. 2 36b—8a                         | 9-15.6b 9-15.7b                           | 5a, 7a 5a, 8a                                |
| 33 35b. 6a<br>34b.5a.6b 39. 8b       | 19, 22 22. 7<br>80 2-8 80 2-8             | 9, 10 · · 9, 10<br>12-6 · · 11-5             |
| 87b.8a.9a 40. 1a                     | 10-2 11-8                                 | 17b-20. 16b-9                                |
| 40b-7a. 46b-53                       | 13-9 15-20. 2                             | 25-31 . 20-6                                 |
| *63. 4 *54. 6<br>22 5a 19 2a         | 21. 2a. 3 23. 4a. 6<br>24. 6. 7 . 27-9    | 32. 3 29,88b.9n<br>35 43. 4                  |
| 6-12a . 3-8, 10a                     | 28-30 . 83. 5. 0                          | 36-8 45-7                                    |
| 13. 4a. 5 9, 11a. 2                  | 38, 43, 6a 82. 7. 8b                      | 40a. 41 . 49b, 50                            |
| 17 14b. 5a<br>19—22.5b 16—9.20b      | 81 1, 2, 7 . 81 4—6<br>9, 10b. 1 8, 2a, 9 | 40 1, 2b 39 1, 2b<br>3b, 4a . 3              |
| *30 *22                              | 12 10a. 1a                                | 7, 9 10b. 1.2a                               |
| 28 1-4 20 1-4<br>5-7 5b-7,8b         | 19, 22 17. 6                              | 10. 1b. 2 15b.Ga 7.8a                        |
| 10a. 1. 3 13. 4a, 6b                 | 25. 7 19, 21<br>28—36 . 23—31             | 15 19b, 20a<br>17. 8a 21b. 2                 |
| 15-7.8b 18b-21                       | *87a *32a                                 | 20. 2 24b. 5a.6                              |
|                                      |                                           |                                              |

| C II B                         | C II B                                | C II B                                 |
|--------------------------------|---------------------------------------|----------------------------------------|
| 40 28-7a . 89 29-33a           | 52 11. 2 59 5, 6                      | 59 92-4 59 92-4                        |
| 28-30 . 35-7                   | 1427. 7-19. 22                        | 25, 6                                  |
| 37-9a . 38-40b                 | 28-36. 28-36                          | 32. 8 31. 3                            |
| 40b3a. 41a.2.3.4b              | 37-42 .51 1-6                         | 60 1-13a . 60 1-13a                    |
| 46-8 46-8                      | 44-8 7-10                             | 16-9a,20 14-7a, 8                      |
| 49, 50, *1 50, 1, *2           | 49-51a . 11-3a                        | 21, *2, 3, 21, *2, 3                   |
| 41 1-12 40 1-12                | 52a. B 14a.7b.8a                      | 61 8, 5 62 10. 2                       |
| 13. 4 13. 4n                   | 54. 5 15-7s                           | 5, 7 4, 18a. 9b                        |
| 16-8a . 14b-6                  | 56-64. 186-26                         | 8-11 20-3                              |
| 18b. 9 18, 9a                  | 65, 8 52 1, 2                         | 15-9a . 24-8a                          |
| *20 *20                        | 69n, 10 . 3, 4n                       | 22b, 3a . 32b, 4a .                    |
| 42 1, 2-14, 41 1, 3-15         | 71-7, 80 5-12                         | 24, 5b 38, 41b                         |
| 16-8 16-8                      | 81-8 15-22                            | *26, 7 *42, 3                          |
| 21-5 $19-23$                   | 92, 3 23, 5m, Ga                      | 62 3, 7a 63 2, 3a                      |
| 27a, 8a, 9 24b, 5, 6a          | 94a,5b,6a 27b, 8                      | 8a, 9, 10a In. 7, 8a                   |
| 31-45 . 26b-49                 | *100 *39                              | 11n. 4. 6a 9a, 13. fin                 |
| 431-8421-8                     | 58 1, 2 53 1, 2a, 3b                  | 17. 9, 20 . 18-20                      |
| 9, 12 10. 1                    | 5-24a . 7-27a                         | 63 1, 2, 4 . 65 1-3                    |
| 10. 1. 3. 12-4                 | 25. Ga. 7a 28.9a,30a                  | 5a, 6, 7 . 4a, 5, 6                    |
| 15-7 16. 5. 7                  | 28-30 . 31. 6. 7. 9                   | 10-6 8-14                              |
| 19-*21 . 19-*21                | 31b.2.°4a 39b,40.°1a<br>541-10 541-10 | 19m, 20 . 15m. 7<br>21-3 20-2          |
| 451-9431-9                     | 12.9 12.3                             | 26. 7 24b. 5. 6                        |
| 10-8a . 11-4<br>13b-5a . 15, 6 | 12. 9 12. 3                           | 25th - 31a 27a - 31                    |
| 13h-5a. 15. 6<br>16b 17a       | 20-2 20-31                            | 36b-39a 32-4                           |
| 17 - 25a . 18 - 26a            | 25-31 . 25b36                         | 39b, 40 . 36a; 5                       |
| 25b, 6 . 27ba, 8a              | 384a                                  | 41-6 . 37-42n                          |
| 27-9a . 29b-31                 | 41b. 2 40. 1                          | 51. *3 43. *1                          |
| 296-31. 326-4                  | *43 *42                               | 64 2n, 3 66 4n, 2                      |
| 32 Sin. 6b                     | 55 1, 6a 55 1, 5a                     | 7-19 5-17                              |
| 461-25a . 441-25a              | 8-12 7-11                             | 99-5 19-22                             |
| 28, 9 28, 9                    | 22. 3 14. 5                           | 26 23. 4                               |
| 30b-5 . 25b-7                  | 20 01 10 400                          | 27-9 25-7                              |
| 48 1, 2 45 1.2                 | 56 1-4a 56 1-4a                       | 31, 3 32, 3, 9                         |
| 4-96-11                        | 7n. 8n 9n. 11n                        | #\$−8 #\$−8                            |
| 10 - 3 15, 4, 2, 3             | the, 10m . 12m, the                   | 40-6 40-6                              |
| 15b 17a 21a                    | 27a, K, 9a 25a, 6, 9a                 | 495, 51, 4 485, 51, 5                  |
| 16. 7 21b.18.7b                | *15 *13                               | 626. Ja . 69                           |
| 18, 9, 20, 19, 20, 2           | 57 1, 3-5 , 57 1, 3-5                 | 65b, 6, 7a 58, 61a, 2a<br>68b, 9a , 64 |
| 21 -4a . 23.6.7.4a             | 7-12a . 7-12a                         | 68b, 9a . 64<br>70, 1, 2a . 65b, 6, 3a |
| 26. 7 28, 30ba                 | 13-5a . 13-5a<br>16b, 7 . 16b, 7      | *(St                                   |
| 28, 32a . 29, 31b              | 20-3, *4 18-31,*2                     | 65 1, 7-9a, 66 3, 5-7a                 |
| *96 *32<br>49 1, 2 46 1, 2     | 582-48 582-48                         | 12a, 4, 5a 8b, 10, 1                   |
| 3-6 5-8                        | · 5b, 6b 5                            | 21. 8 13, 24                           |
| 8-14 9-15                      | 7, 8a, 9 , 7, Gb, 8                   | 27, 8, 49 . 21, 2, 45                  |
| 15-7 17. 6. 8                  | 10-2a · 10-2a                         | 66 1, 2n, 3a, 68 1, 2n, 14n            |
| 50 12, 25a , 47 1, 3a          | 13, 5, 7a . 13, 6, 20a                | Gn. 7a, 9a Gn.7a, 21a                  |
| 27. 8 4. 5                     | 21a. 2b . 99                          | 10, 26 22, 34                          |
| :10-6 6-12                     | 25, 6, 8 , 25, 6, 8                   | 18, 4a, 5 , 45, 7a, 9                  |
| 38-40n . 13h, 5, 4             | 29 - 31 . 27, 9, 30                   | 16, 7n 50. la                          |
| 40b-*51 17-*28                 | 34-47. 34-47                          | 24. 5 52. 3                            |
| 51 1-16 48 1-16                | 59 1, 2a 59 4.5a                      | *28. 9 *54. 5                          |
| 19-21 . 17-21                  | 3-46-9                                | 67 27a , , 69 1 - Gn                   |
| 25-47 22-4                     | Kn. 10. 2. 10a. 2. 3                  | 8, 9, 10 . 7hn, 8, 9                   |
| 521-4.,.491-4                  | 14 - 21 15 -21, 6                     | 12, 3, 5 , 12, 3, 4                    |
| Rhudyana.                      |                                       | 16                                     |
|                                |                                       |                                        |

| C II B                                           | C 11 B                                  | с п в                                          |
|--------------------------------------------------|-----------------------------------------|------------------------------------------------|
| 67 16b. 8 69 16b. 20                             | 75 44, 5, 7, 79 20, 19, 5               | 88 21-7 96 19-25                               |
| 22-4, 9, 21, 3, 4, 5                             | 59, GO 24. 5                            | 29, *30 . 26. *7                               |
| Bla. 2a . 27a. 9a                                | 61b. 2. 4. 26b. 7, 34                   | 89 1—3a 97 1—3, 5b                             |
| 36, 7, *8 . 90, 3, *4                            | 77 1-3 86 1-3                           | 4, 5 8, 9                                      |
| 68 1, 2 70 1, 2                                  | 78 1b, 2b, 3, 77 1a, 3a                 | 7—21 13—27<br>*22 98 *24                       |
| 8n, 4n 3n, 4h<br>6, 7, 8n 6, 7, 8n               | 4-9 4-9<br>10b. 1a . 11b. 2a            | 80 1, 2 99 1, 2                                |
| 6, 7, 8a . 6, 7, 8a<br>9, 11b. 3 . 9, 10b. I     | 13. 4. 5b . 13b-5                       | 3-12 6-15                                      |
| 14-9a . 12b-6, 8                                 | 16. 7a 16. 7a.                          | 13. 4a 17. 9a                                  |
| 911, *9 19a, **90                                | 18. 9b 18. 9b                           | 15-8 20. 1. 5. 6                               |
| 69 1, 3-6 .71 1, 3-6                             | 20-3 25-7. 9                            | 19, 20 32h.8n.4n<br>21—*4 97—*40               |
| 8-11 11-3.9                                      | 24. *6 30. *2<br>79 1b—In . 86 4n, 5—7a | 91 1-6 100 1-6                                 |
| 14, 5, 7, 8 14, 5, 8, 9<br>19a, 20c. 20a, 2b     | fi, 7, 8b . 8, 10. 2b                   | 8-12 7-11                                      |
| *21 *23                                          | 9-15 13-9                               | 14-6 12-4                                      |
| 70 1-3 72 1-3                                    | *16. 7 *20. 1                           | 17a. 8.9b 15, 6                                |
| 5h-7 4h-6                                        | 80 1-3 87 1-3                           | 20-31 17-28                                    |
| 8-10 8-10                                        | 4, 5 5, 6                               | 32-40 80-8<br>41-8 40-7                        |
| 12a, 4 12a, 5<br>16—8a . 17—9a                   | 6, 7 9a, 8, 9b<br>8, 9 10, 1b, 2a       | 51-4 48-1                                      |
| 16-8a . 17-9a<br>19a, 20 . 20a. 4                | 10n. 1 14. Ba                           | 55m. 6 52. 3n                                  |
| 21a. 2 21a. 2                                    | 12b-21a 16-24                           | 57-60a.1 53b-7.                                |
| 28. 9, *30 26. 5. *7                             | *99 * * * * * * * * * * * * * *         | 63-6 . 68-61                                   |
| 71 1a, 2-4.78 1a, 2-4                            | 81 1-4 82 1-4                           | 67, 8a, 9, 64, 5a, 2<br>70, 1 , 63, 5b         |
| 6-8 5-7                                          | 5a, 6 5a, 6<br>8-11a,2a 7-10a.1b        | 70. 1 63. 5b<br>72—8b . 66—72                  |
| 11-9 8b-18a<br>20a. 1. 2b 19,20a. 2a             | 14-6. 15-67                             | 79-*83 . 73-*7                                 |
| 24, 30 23n, 4, 5n                                | 821, 2 881, 2                           | 921-9a 1011-8,10a                              |
| 34. 6, 43.4 27-30                                | 4-16. 8. 8-15. 6                        | 10-8 11-3. 6                                   |
| *45, 6 *31, 2                                    | 19, 21-889 1-9                          | 14h—22 . 16—24a                                |
| 72 1—6n 74 2—7a                                  | *29_32 , *10-3.                         | 23b-5 . 24b, 5, 7<br>26b, 7 28, 9b             |
| 7-10, 3b 8-11, 4b<br>14a, 5a, 6 17a, 8a, 9       | 83 1-15a90 1-15a<br>15b-8a 28b,30-2a    | 28-30. 30-2                                    |
| 14n, 5n, 6 17n, 8n, 9<br>18b,9n,20n 20n, 1       | 215-*6. 345-*9                          | 32-7                                           |
| 22-4 21.4                                        | St 1, 2, 3b . 91 1, 2, 3b               | 38. 9a 40. 1a                                  |
| 27-33 . 28-33.5                                  | 4, 5b 4a, 5                             | *40 *42                                        |
| 35, 6 37a, 40.                                   | 6, 8, 9 7, 10. 1                        | 93 1-3 102 1-3<br>4-17 5-18a.9b                |
| 37a. 8a . 41<br>39-42a . 42b-5                   | 10-8 92 1-9<br>85 1-15 10-24            | 18, 9 20,19n.8b                                |
| 89-42a . 42b-5<br>43, 4 47b-9a                   | 17.8.*22a 26, 7. *8a                    | 20-*7. 21-*8                                   |
| 45, 6, 7b . 50 1, 2b                             | 86 1-16 93 1, 3-17                      | 94 1-*27 103 1-*27                             |
| , 48a c                                          | 18-*25 . 18-*25                         | 95 1-8 104 1-8                                 |
| 49, 50 66. B                                     | 87 1, 2 95 1, 3                         | 9, 10 10, 9                                    |
| 52b 4 . 60a. 93                                  | 4-6 4-6<br>7 7. 8a                      | 11-4a . 11-4a<br>15-7 15. 6. 8                 |
| 78 1, 7, 10 .75 1, 20. 5<br>12, *28 . 27, *30    | 7 7. 8a<br>8-12 9-12. 4                 | *18. 9 *19. 20                                 |
|                                                  | 14n, 5, 6 17n, 8, 9                     | pr. 1-9a 105 1a, 2-9                           |
| 74 2n, 3, 4 . 7b,6,7n,8b<br>1, 7—24 . 76 1, 9—25 | 17a. 8. 9a 20b. 1h. 2                   | 11-57 10-56                                    |
| 28a. 9 26b. 7. 9b                                | 19b, 20a. 24                            | 96 7, 9n 106 7, 13a                            |
| 30, 5, *6, \$10, 1, *2                           | 21. 2 25b. 6                            | 11. 2. 3a . 8, 9, 12a<br>13b. 4, 5b 10b. 1. 2b |
| 75 5-9 78 10-4<br>11-4a 17-20a                   | *23. 4 *27. 8<br>881-4. 6 .961. 3-6     | 16-9a . 14-7a                                  |
| 15, 6 21. 2                                      | 7a, 8, 9 . 7a, 8, 9                     | 20a, 1a . 17b, 8b                              |
| 19-22 79 1-4                                     | 10-3 12. 3. 5. 4                        | 211-3 . 20-2a                                  |
| 27. 8 7, 8                                       | 14-6 16 8.7                             | 25-30. 22b-8<br>971, 2, 13.1071, 3, 4          |
| 30-2 13, 5, 17                                   | 18. 9 10. 1                             | 197 1, 2, 13 . 107 1, 3, 4                     |

| с и в               | C II II                            | C II B III               |
|---------------------|------------------------------------|--------------------------|
| 95 15-21. 5-11      | 106 393, 4 114 395, 6              | 118 22-7 . 41-6          |
| 23a. 4. 5 . 12a. 3. |                                    | 28-31a . 12-4.1a         |
| 28-30.41 16-8.      |                                    | 31-40a 18-26a            |
|                     | 20 *17-9 . *17-9                   | 41-3 29, 30, 6           |
| 98 1 19             | 105 1, 2 116 2, 3                  | 44. tt                   |
| 991-4n 1081-4n      |                                    |                          |
| 5h 7b. 8            | 7h-18 . 16h-27                     | 49-51. 50-4              |
| 71-9 5-70           | 109 1 10 118 1 10                  | 119 1. 2a 5 1. 2b        |
| 10-25 . 8b-24       |                                    | 3                        |
| 27-30 . 245-8       |                                    | 1-17 6-18                |
| 31b. 2. 3 . 20b. 35 |                                    | 19-21 19-21              |
| 34, 5 30, 1         | 19a, 20 . 20a. 19                  | 아닌당 아닌데                  |
| 36-40. 31-8         | 21 - 9 21 - 9                      | 41 344 5                 |
| *41. 2 *(8), 40     | 0 : 31, 5, 6 . 32, 0, 1            | C 111 B                  |
| 100 3 -5 100 1-3    | 110 1-17a . 119 1-17a              | 1 J. 2, 3a . 6 l, 2, 3a  |
| 8-12 4-8            | 17b. 8a . 19a. 7b                  | 4, 5, 7 . 3b-5a, G       |
| 1425 9-20           | 20. la 19b, 20                     | 85, 9 8, 96              |
| 26, 8 9 . 32, 6,    |                                    | 10. 1 10a. 1. 2a         |
| 30. 1               | 26-35a . 24-32a                    | 12h, 3, 4 , 12b, 3, 4    |
| 32-9.7b -11-5.      |                                    | 15b, 6 15b, 6            |
| 38, 9 20, 30        |                                    | 17121 3 1729             |
| 40-9 47-9           | 19, 20 20, 1a                      | 21-3 51, 2, 4            |
| 43-fm . 21-3s       |                                    | 4. 6. 7 5. 8. 7          |
|                     |                                    | 8b-13a . 9-13            |
|                     |                                    | 13b, 4, 5b 23, 4         |
| 51-66. 50-6         |                                    | 26-86 . 25-7a            |
| 101 5-17 110 9, 5-  |                                    | 18h-21 . 2831a           |
| 21-*6 17-21         |                                    | 99-5 39-5                |
| 102 1-5 111 1-5     | 21. 2 123 20. 1                    | 8 1b, 2 15b, 6           |
| 7, 8 6 (24)         | 7   *49 - 81 . *42 - 4             |                          |
| 103 1-6 8-12        | 113 1—23a . 124 1—23h<br>24 23b. 4 |                          |
| Ga., 711 131        |                                    | 5-7 20-2<br>8.981.2      |
| 9-39 14-4           |                                    | 116, 2, 36, 4            |
| 40-4.7.46-56        |                                    | 14a, 8 5a, 6             |
| *48, 9 *52. 3       |                                    |                          |
| 104 1-5 112 1-5     | 21, Gb, 7a 22, 0                   | 4 15, 6a 10, 25          |
| 2th-14 . 10b-       | 15 28 20                           | 17. 8a 13a. 4            |
| 16h-9a . 17-9       | 115 1-7 126 1-7                    | 19 15a. 6b               |
| 20 201. 1           | a 8 - 17 127 1-10                  | 90 17a. Ka               |
| 21-7 221-6          |                                    | 21 17b, 8b               |
| *28.9511.2 *90-3    | 9 22b. 3 17h.Ga.Jb                 | 29. 3 19. 20.            |
| 105 1 - 1 117 1 - 1 | 44 17 11 111                       | 5 1b, 2, 3a . 22b, 3, 4b |
| 5, 6 8, 9           | C II II III                        | In. 4, 5a . 9 In. 2, 3a  |
| 7-12 12-7           | 1161 8 11-7.9                      | 6-11a . 3b-8             |
| 15ht 27a            | 9, 10 12h. 3, 4a                   | 12. 4. 5 . 9-11          |
| 15-8 1142-5         | 11 18n, 6a                         | 17-22a . 12-7a           |
| 20-2 7, 8, 0        |                                    | 24-9 19-21               |
| 23-32a 9-18         | n 17b. 8a . 26b. 7a                | 11. 2a 25m.6a.7b         |
| 33-8 21-6           | 190r - 22. $280r - 31$             | 32b. 3 28. 9b            |
| 106 3, 4 28, 9      | 23, 4                              | 34. 5h 30. 1h            |
| ide, 6a, 7. 20, 1   | 117 1-7, 8b 21 -8a                 | 37. R 32. S              |
| 1b. 2a 118 1        | ba, 10b . 9                        | 40-*2 35- *7             |
| 8-13 2-7            | 11-5 11-5                          | 01. 2 101. 2             |
| 14b - 7 . 8b -1     |                                    | 3a, 4, 5b, 3, 4a, 5a     |
| 19 23               | 26-46, 25-46                       | 6h=9a , 8-10             |
| 21-30 . 13-2        | 2 1181 - 14 , 31   13, 5           | 11. 2a 11b. 2            |
| 31. 2 21. 5         | 15 -7 14. 6. 7                     | 14b, 5n . 16             |
| 4.12.5              | 19a, 20a, 1 18ba, 21               | 16-8a . 17h-9            |
|                     |                                    |                          |

| C III B                                 | C 111 B                               | C III B                             |
|-----------------------------------------|---------------------------------------|-------------------------------------|
| 6 19 10 20b. la                         | 1421-3 2022-4                         | 235-7, 9 . 295-7, 9                 |
| 21. 2a 22. 3a                           | 25-31a . 26-32a                       | 12b. 3 10. 2a                       |
| 24, 5a. *6 24b. 5, *6                   | 32 32b. 3b                            | 15b-21a 13-8                        |
| 71-6a111-6a                             | - 38, 4 84, 5                         | 21b-9 . 20-8a                       |
| 7, 8n 7, 8n                             | *25. 6 *36, 7                         | 30 28b. 9n                          |
| 9, 10a. Ba 9, 8a, 10a                   | 15 1, 2a 21 1, 2a                     | 311*4 . 30-*7                       |
| 14-6 11-3                               | 2b-4n.5n . 3, 4, 5n                   | 24 1-9, 11 . 30 1-9, 11             |
| 17. 8 16. 7                             | 6-11 6-11                             | 12. J 12. 4b. fm                    |
| 21b—3n . 18. 9                          | 13. 4 12. 3                           | 15—9a . 16—20a                      |
| *20 *24                                 | 15, 6a 14ba                           | 23 21<br>27b—31a 27—30              |
| 81-8n 121-8n                            | 18-21a . 20-3a<br>23b-31a 23b-31a     | 311-3 . 32-4a                       |
| 9-19 8b-19                              | 161-17 221-17                         | 34. 5 35—7a                         |
| 9 1b 13 1b<br>8b—fin 4, 6               | 18-20 . 19-21                         | 25 1b-Sa . 31 1b-Sa                 |
| 9h, 10a . 7a, 8h                        | 29-30. 22-9                           | 4, 5 4, 5                           |
| 9-15, 6b 9-14a.5b                       | 311-8 31-6                            | 7-9 6-8                             |
| 18b-22 . 17-21a                         | 41-*11. 107-*9                        | 10b-21a 9-19                        |
| 24-9n . 21b-6                           | 171, 2 281, 2                         | 21b. 2b . 23a. 2b                   |
| 29b-433, 27b-*31                        | Sa, 4 11, 3b                          | 26, 6 24. 8                         |
| 101-5 141-6                             | 6b-7b3a 12. 3. 8a                     | 26, 7                               |
| 6-19 6b-20a                             | 9b-11 . 15b-7                         | 80-2 31. 6. 7                       |
| 20. 1 21b. 3. 2b                        | 12b. 3a . 26                          | 84b 44b                             |
| *22 *24                                 | 14. 5 80. 1                           | 26 4 82 3b, 4a                      |
| 11 1—18. 5 . 15 1—14<br>16—92a . 16—22a | 16b—8a . 32, 3a, 4b<br>19—21a . 35—7a | 5b, 6 10. 1a<br>10. 1 11b—8a        |
| 16—22a . 16—22a<br>22b—6a . 23—6        | 19-21a . 35-7a<br>21b. 2ab 38a.9a.8b  | 12. 8a 14. 5a                       |
| 200-00 25-00<br>200-37c. 25-00          | 22c. 5 39b, 41                        | 13b-17. 18b-22                      |
| 38. 9a 41. 2n                           | 26, 7, 8b 43, 4, 6b                   | 18b-21. 23-6a                       |
| 40. 1 42b. 3. 4b                        | 181-3 241-3                           | 29-39 . 27-31                       |
| 42. 3 45. 6                             | 4, 5a 4ba, 5b                         | 34b.6.*8b 32b.5.*6b                 |
| 44-8 161-6                              | 6-14 6-14                             | 27 1-7 31 1-6a, 7b                  |
| 49-60. 7-18                             | 15-*25 . 16-*26                       | 8-10 9-11                           |
| 62b-4 . 29b-31                          | 191, 5-14.251-11                      | 9, 10 28. 9                         |
| 65, 6 . 3tl. 4                          | 16. 7 12. 5                           | 11b-3a. 14.6                        |
| 67-70 . 37-10                           | 18b. 9b , 16b. 8b                     | 13b-7a. 31-3.5                      |
| 71. 26 17 1, 26                         | 20-6 19-25<br>201-4a 261-4a           | 18b. 9a . 37                        |
| 78. 5b 3, 4a<br>77 4b, 14b              | 5-85-8                                | 28 1b 43b                           |
| 78-90a 16-32a                           | 10b-6 . 10b-6                         | 3b-8a ,342b-7a                      |
| 94 182                                  | 17b-21a 18-20. 2                      | 9-11 9-11                           |
| 12 1, 2, 3a . 3, 4, 5a                  | 21b-21 . 24 Ga. 8                     | 13. 4 12. 3                         |
| 3b-6 6b-9                               | 21 1-3 21 1-3                         | 18b. 9 18b. 20                      |
| 7b-14a. 10-6.8                          | 5, 6, 8a . 5, 6, 7a                   | 22. 3 24. 5                         |
| 15b-7a . 20, 1                          | 10-2 8-10                             | 25. Gb 28. 9b                       |
| 21b. 2 22a. 3                           | 13a. 4a . 12ba                        | 32. *1 33. 6                        |
| 23b, 4b . 25. Gli                       | 14b-7a . 20. 1, 18                    | 29 1-5 35 1-5                       |
| 25. 7b 27bn, 31n                        | 17b. 9a . 19                          | 6-13 7-14                           |
| 29, 30b . 34. 2b                        | 20. 1b 16b. 7<br>22 1-6 28 1-5, 8     | 14-20a . 17-23a                     |
| 31-4 36-9<br>35-7 42. 1. 5              | 7b-9a . 17b-9a                        | 21-4 24-6, 9<br>25, 6b, 7 40, 2b, 9 |
| 13 1, 3-5 . 19 2, 3h-6a                 | 9b, 10 21b. 2                         | 30 8n , 58n                         |
| 6-22 . 7-28                             | 11-3 27h-30n                          | 5-7 61-8                            |
| 23 - 5 25 - 7                           | 14-6 31. 2. 4                         | 8, 9 GIb. 5. Ga                     |
| 14 1, 3, 4 20 1-3                       | 17. Sa 35, Ga                         | 11 GGb. 7m                          |
| 5-11a , 5-11a                           | 19b - °25. 37b - °42                  | 12 (Sh. 9a                          |
| 11b-20, 12-21a                          | 231-4 291, 2, 4, 3                    | 13-5 71b-4a                         |
|                                         |                                       |                                     |

| C III B                            | C III II 7                              | C 111 B                                 |
|------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|
| 30 16. 7n 35 76b. 7h a             | 38 1h, 2h, 3a 42 4, 3h                  | 44 17b, 20a, 50 21b, 19a                |
| 17b-9 . 78-80a                     | 3b -6 11b-3a.6                          | 20h. In . 26                            |
| 20-3 83-6                          | 6 <u>99</u> b. 3a                       | 21b, 2b . 27                            |
| 26-8 90. 3. 4                      | 8h, 9a 25                               | 45 1, 2, 3a . 51 1, 2, 3h               |
| 33b. 4a . 97a, 8b                  | 11, 2, 26, 30                           | 3h-6a . 4, 8, 9                         |
| 31b-7a . 102-4                     | 131-5 . :12h-1                          | 6h, 8h 11a. 3a                          |
| 37b-10a 109-11                     | 16b. 7 36. Ta                           | 50h, 10sk . 14                          |
| 32 1 36 1                          | 18. 9 18h—10a                           | 11b-4a. 15-7                            |
| 3-5 2b-5a                          | 20h, 1h12h, 3a                          | 14b.5b.4a 21b. 2                        |
| 6, 7a, 10a 7b, 8a, 9b              | 22 14b. 5a                              | 17b-20a 18-20                           |
| 11. 2 10. 1                        | 23-5, 7, 46-8, 9                        | 20b-2a 24. 5                            |
| 18b. 4 18. 4b                      | 28, 9 52, 3                             | 23, 4, 26, 7                            |
| 15-7 15a.6-8a                      | 30h. 1b . 5-la. 6a                      | 25b. 6a . 28<br>27b - 30a - 31 - 3      |
| 18b-22a 24, 1, 3, 5                | 32b. *3 . 58b. *9                       | 31b -3a. 34. 5                          |
| *25 *26                            | 39 1-5 43 6-10ha                        | 33b-N 37-42                             |
| 33 1-7 37 1-7                      | 6b-9 11b4                               | *39, 40 , 48, 4                         |
| 9-18 8-12                          |                                         | 46 1, 2 52 1a, 3b, 4                    |
| 14-22 . 14-92                      |                                         | 3, 65 9, 10%                            |
| *29. 4 *29. 4                      | 14 26a. 30b                             | 4b, ba 5                                |
| 34 1-3 38 1-3<br>4b-14 4-14a       | 19a,20b.*5 36, *43                      | 7, Ka 11. 2a                            |
| 4b-14 . 4-14a<br>17b-21a, 14b-18a  | 40 1-12 44 1-12                         | 8b. 10 13b-5                            |
| 22b-4 . 19, 21. 5                  | 14, 5, 6b . 13h-5                       | 11b. 2 16. 7a                           |
| 35 1-5 39 1-5                      | 17h, 8h, 9 16, 7                        | 13. 4. 5 . 19b-21a.2                    |
| 6, 7h 6h, 7                        | 22 3a . 18, 9a                          | 16-8a . 25h-7                           |
| 8, 10 8n, 10n, 9                   | 24a, 5 19b, 20                          | 18b. 9a . 34b. 2h                       |
| 11 11a. 3b                         | 26h e. 97. 21, 431                      | 22-6a . 35-8, 9h                        |
| 13 12b. 3a                         | 411-4 451-4                             | 2010-8n . 40. 2                         |
| 14. 5a 14a. 5                      | G-10 6-10                               | 28b-32a 44-7                            |
| 16. 7h 17ba. 8b                    | 11. 2 11ba. 2                           | 83, 4,                                  |
| 18a. 9a . 19a. fin                 | 15-6. 7b 14-7. 8b                       | *117. 8 *52. 3                          |
| 19b, 20 . 19b, 20                  | 18-*20 . 20-*2                          | 478-7 532-6                             |
| 24a, 4b . 22b, 8a                  | 42 tb, 5-7, 48 2b-5                     | 8b-10 . 7, 11, 2a                       |
| 25b, 6a . 24                       | 9b-14 . 6-11a                           | 11b, 2a . 12b<br>12b-9a . 13-9          |
| 28-30 27h-30a                      | 15а, 22а, 13а, 2а                       | 2011 0111                               |
| 31. 2 31h. 2. 3h                   | 48 1, 5 49 1, 16b. 7a                   | 21b. 3 22. 3b<br>23a. 4. 5a. 24. 5a. 6b |
| 121-5 31-6                         | 6, 7a 18, 9a                            | 26 280, 9a                              |
| 36-9a . 38-41a                     | 9-11. 3. 22-5                           | 27-9                                    |
| 861-6401.7-11                      | 16, 7, 9 , 26—28<br>20, 1 , , 29 (9) 10 | 30 38a. 3h                              |
| 7b-10a . 12-4                      | 246. 5                                  | *31 40b. la                             |
| 10b-2a . 15b-7a                    | 26-9                                    | 32. 3 42b—1a                            |
| 12b. 3 18. 9a<br>14—6a . 20b—2     | 30, 1 37, 9b a                          | 35 45b, 6a                              |
|                                    | 32. 3 40. 1                             | 196 44b. fin                            |
| 17 25a. 5b<br>18, 9, 20b 26, 7, 8b | 35-8a . 43-6a                           | 37-9a . 46h-8                           |
| 21. *4 32. *4                      | 40. 1b 48. 9b                           | 41. 2a 50. 2a                           |
| 37 2-4 41 1, 2, 4                  | 12-la , 50-2a                           | 435, 4 54, 3                            |
| 5-7 6, 8, 9                        | 45b, Ga . 53                            | 1 45 -R *56-9                           |
| в 11а. 2b                          | 47h 55n                                 | *49, 50 . *61. 2                        |
| 9, 10, 1 . 14, 6, 7                | 1 Jan 9h 12                             | 481 7 341-7                             |
| 12. 3a . 13. 8a                    | 44 la, 2, 35 50 la, 2, 5m               | 8-18 12-22                              |
| 14-6a . 20. 2. 5a                  | i na, 6b, 7a 11b, 2                     | 20-4123-*7                              |
| 17, 8a, 9b 27, 8                   | 7b. Sa 10b. la                          | 49 1, 6, 10 , 55 1, 8, 6                |
| 20b -2a . 29b-31a                  |                                         | 8b, 9 2, 5b                             |
| 28. 4 384. 7. 81                   |                                         | 11a, 2a . 16<br>12b -5a . 17, 20. 1     |
| *25 *38                            | 15m, 6m, 18                             | 120-14. 11, 20. 1                       |

| C 111 B                           | C III B                               | C III B                   |
|-----------------------------------|---------------------------------------|---------------------------|
| 49 lbb. 6b -, 55 22               | 54 18h-22 , 50 28-32a                 | 64 2411-7n . 68 40-2      |
| 17. 8b 26b.7a 9a                  | 23b, 4 33, 4a                         | 28b, 30b, 43              |
| 19, 20 31b—lla                    | 25-*935-*9                            | 31, 3a, 6a 44, 5          |
| 21a 27h. 34b                      | 55 1-3, 5a . 61 1-4a                  | 37b. 8b . 46              |
| 92 99b, 30a                       | 6b-8 6-7s                             | 40-2. 3h 67 8-10, 3h      |
| 23. 4. Ga . 25b-7                 | 9b-11 . 12n. 3. 5                     | 441i—9n . 14—8            |
| 25b. 6b . 38b. 9b                 | 12 17b. Rn                            | 5111 196                  |
| 27a, 8b , 40                      | 18, 4b 20. 6b                         | 53-5 69 G-8               |
| 29-32 41. 8. 4. 7                 |                                       | 57, 8 1, 11 .             |
| 83-5 48, 51, 2                    | 27-32a . 88b-45a                      | 62b. 3 14. 5a             |
| 7a 56 33a                         | 34b-7 . 46-9                          | 64b-7a . 16-8             |
| 50 1, 2h 2h, 5h, 8b               | 561-fm 621-5a                         | 68b 19a                   |
| 3n, 4n . , 9                      | 6-86-8                                | 72 (175, 294, 804)        |
| 4h-7 12-5a                        | 9, 10a 10. ln                         | 65 1-5                    |
| 8, 12 16, 7                       | 11. 2 12. 4b.5a                       | 6b-10a . 9-12             |
| 9-11 18-20                        | 131. 4 16b-Sa                         | 101-5 . 14-9              |
| 13. 4 21. 2                       | 15. Ga 19b, 20                        | *16 *21                   |
| 15-8a . 24-7a                     | 17 18b. 9a                            | 665-8 71 6, 5, 8, 9       |
| 19-22 28-31                       | 18, 21a . 20b.4n.5n                   | 12-4.6. 10-3              |
| <b>51</b> 1, 2, 3a . 33, 4, 6a    | 21b-8 . 26-6a                         | 18-20 15-7                |
| 4-6 37. 8, 40                     | 26b-8 . 28b-20                        | 67 1-4n 72 1-4n           |
| 목 10. 4 . 41. 4. 5                | 29b 31b                               | 4b-12 . 5-18a             |
| 15a. 6b . 48a. 9b                 | 30-3a 32b-5                           | 13-8 14-9                 |
| 19, 20 51. 2                      | 88b. 4 86b. 7                         | 19b—21 . 21, 2h, 3        |
| 21. 2n. 3n 57 2, 3                | *86 *88                               | 23-8 24-9                 |
| 24-7 4-7                          | pra. 1-13 . 63 1-11.6.7               | 68 1, 2, 3b . 78 1, 2, 8b |
| 28. 96 9, 116                     | 158 1922                              | 4-6 5, 7, 8               |
| 30-2 12. 8. 9                     | 20b. 1 25a.3b.4a                      | 7, 8a 9, 11a              |
| 38-5a . 21. 3. 4a                 | 22-4 25b-7                            | 8h-15 , 12-9a             |
| 35h—8a . 25h—8a                   | *25. Ga *28a, 9                       | 17—22 21—6                |
| 10-4 29-83                        | 57 1—6n 64 1—6a                       | 22-4 28-30                |
| *45, 6 *31, 5                     | 9 18                                  | 25-8 83-6                 |
| 521, 2 584, 5                     | 10b. 1 10. 1a                         | 31. 2a 37. 8a             |
| 3a, 4b 10a, 9b                    | 12-4n . 14h-6                         | 83-5 39-41                |
| 65-9 11b-4.6                      | lôn, Ga . 17b, 8b                     | 69 1 74 fa, 3b            |
| 10h. 1a . 17                      | 18b-20a 19, 20                        | 2-74-9                    |
| 13-6 18-20. 3<br>17. 8a. 9a 22. 5 | *00 *001                              | 20. 1 10. 1               |
| 23-8a . 26-31a                    | 581-7651-7ba                          | 22b. 3 12b. 3             |
| 29-40n . 32-43a                   | 9-18 8-17                             | 27b. 8 14b. 5             |
| 12b-*4 . 44-*6                    | *19, 20 . *1×. 9<br>59 1, 2b 66 1, 2a | 29b-33 . 16-20a           |
| 53 2 59 1b, 2a                    | 59 1, 2b 66 1, 2a<br>3—12 3b—13a      | 43-5g . 25a, 6, 7         |
| 3, 4, 6 3-5                       | 14. 5a 13b. 4                         | 46b - 8a . 28 9           |
| 7-12 7-12                         | 16-8 15-7                             | 49, 50 HObs. 1<br>*51 *32 |
| 14b-6 . 13, 4, 7a                 | 19-25 19-25                           | 70 1-4 75 1-4             |
| 17b-21a 18-21                     | 907 BD(5                              | 8-12 . 5-10               |
| 21b-4a . 2a, 2, 4                 | 61 1, 2 67 1, 2a, 4b                  | 15-8 11-4                 |
| 246-*6. 25-7                      | 3—6n 3, 5, 6n                         | 19a 21a                   |
| 54 1-8a 00 5-7a                   | 12. Ba 68 1b, 2                       | 71 1b, 2a 23              |
| 36-6a . 8, 10, 5                  | 13b-8a 5-9                            | 7b-12a . 21-8             |
| 7b. 8a 16                         | 19, 20a . 10, 1a                      | 12b-6a. 80-6              |
| 10b, 1a . 17                      | 21-6 13-94                            | 18b-24a 84-8, 40          |
| 12 20b. la                        | 27-31. 20-4                           | 2511-28a 39, 41, 2        |
| 11 21b. 2b                        | 64 1h-5g , 29-32                      | 29-34 43-8                |
| 15 23b. 4b                        | 10 33                                 | 72 1-7 49, 51-6           |
| 16-8a 25-7a                       | 11b-5a . 34-7                         | 8-12 59-63                |
|                                   |                                       |                           |

| C III B                         | C IV B                            | C IV B                          |
|---------------------------------|-----------------------------------|---------------------------------|
| 72 17b, 8a . 75 Gia. 5b ;       | 21, 2b 1 la, 2b, 4a               | 10 11b-6a . 98-12               |
| 18b-24a 66-71                   | 2a, 3a 3                          | 17b-26. 15b-24                  |
| 24b-6a . 72b 3                  | 5-8 6b-10a                        | 27b. 8b . 27a. 8b               |
| *27 *74                         | 9 11ba                            | 29-34a . 29-34a                 |
| 73 1, 2, 3b . 76 1, 2, 3b       | 10 10h. 2a                        | 36 35                           |
| 9b-17a 4-11                     | 11-3 17-9a                        | 11 1-6 8 1-6                    |
| 21. 2 13, Ja. 6b                | 15-7n., 19b-21                    | 7-15 9 36-44                    |
| 23b-7 . 17-21a                  | 18, 9 22b. 3, 4a                  | 16-9 46-9                       |
| 28 22b. 3a                      | 20a, 1 25. 6a                     | 21-3 58-5                       |
| 29 25b. Ga                      | 23-6 26b-30a                      | 24-7 59-62                      |
| 30b. 1 26b. 7                   | 27. 8 31. 2                       | 28-33 . 64-9                    |
| 92 28a, 30b                     | 81, 4a 21, 3b                     | :Ni-40 . 70-4. 9                |
| 33 29b, 30a                     | 6b—8a . 5, 6                      | 4519n. 80-3                     |
| 34 28b. 9a                      | 9-12 7-10                         | alla Ban                        |
| 35-7a . 31b-3                   | 13b,5h,6a 11. 2a                  | 65-7n . Mi-Sh                   |
| 38a. 9b . 34                    | 16b-9 . 13-fin                    | 68 90                           |
| 40-11 35-8                      | 20-4 17-21                        | 74. 5. 7 . 96-8                 |
| 44b, 5 39                       | 25n. 6n. 7 22. 3                  | 7K. 9 101. 2<br>80. 1 100. 5    |
| 74 1-3n 77 2-4n                 | 4 1, 2b 8 1, 2b                   | 100                             |
| 3b-6 ib-8                       | 3-6n 4-7n                         | 81-6b . 91b-3                   |
| 7b. 8a 9                        | 8b, 9a Th, 8b                     | 87. 8a. 9a 94ba. 5              |
| 9a, 10 10a. 2                   | 100, 1 9b, 10                     |                                 |
| 14-6a 13-5a                     | 13b-7a . 13-6                     | *93 11 11<br>12 1n. 2n 1n. 3n   |
| 17-21a , 16-9                   | 18 17                             | 12 la, 2a 1a. 3a<br>3, 5 4, 6   |
| 216. 2 21. 2                    | 24-6a . 18-20a<br>27-9 . 22. 3. 1 | 6-8 12 1-3                      |
| 23. 4a 23. 4a                   | 27-9 22. 3. 1<br>30b-3a . 24b-7a  | 9, 10 6                         |
| 25, 6                           | 33h 29a                           | 11. 2. 3b. 8, 9, 10b            |
| 28-30a . 29-31a                 | 51, 2 41, 2, 7b                   | 14 12                           |
| 32b. 3a. 5 32. 3                | 3a, 4, 5 . 5a, 3, 4               | 15b-8 23b-6                     |
| 75 1—6a 78 1—6a<br>6b—11 17—22a | 6-84 . 6, 8, 94                   | 19 27a. Ka                      |
|                                 | 8h-12 . 10h-4                     | 20-7a 20-96a                    |
| 12 23a. 4a                      | 13-7a. 15b-9                      | 29-32 . 39-42                   |
|                                 | 29c 20b                           | 37-41a. 43-7a                   |
| C IV B III                      | 6 1b-3a . 51.2                    | 42 48                           |
| 1 1, 5, 9a . 79 1, 2, 18b       | 3b, 4a 3bn                        | 13 1-7a 13 1-7a                 |
| 10-2 3-5                        | 5-78 4-6a                         | 8-10a 8-10a                     |
| 146, 86, 9 6, 7                 | яь—21 . бь—19                     | 12-5a 11-4n                     |
| 21-3 ×-10                       | 24-6 20-2                         | 16-23 15-22                     |
| 24 11b. 2a                      | 7 1h-6 6 2h-7                     | . 25-7a . 21-fa                 |
| 27b, 35b . 13                   | 7b-12 . 9-14a                     | 28. 9 26. 7                     |
| 36a. 9a . 14                    | 14-8 14b-8a                       | 14 1b, 2 28a, 41<br>4b-7 29-32a |
| 37b. 8b . 14b. 5a               | 18b-23 . 18b-23                   |                                 |
| 40b. 1b 16                      | 81-14 71-11                       |                                 |
| 44. 6 18, 21                    | 16-23 . 15-22                     | 10b-21a 34-43, 6<br>151-5141-5  |
| 47b, 50n . 20ba                 | 246, 5 236, 4                     | 7, 9, 10a . 7—9n                |
| āāb. 7 22b. 4                   | 26a, 32a 814a, 20a                | 11-3a . 10-2a                   |
| 61n. 3. 5 . 25n. 6. 7           | 32b-7 . 21-6a<br>40-3a . 27-30a   | 1 14 13a. 5a                    |
| 71-6 28-32                      | 44-6 . 30b-3a                     | 18b-25 16-23a                   |
| 78 3-lb. 5a                     | 91-6, 7b. 35b-9                   | . 29 24                         |
| 81—3a . 35b—7                   | 9-24a 41b-86                      | 161-4 151-4                     |
| 91                              | 25                                | 5-7 10. 2. 1                    |
|                                 | 10 1-3 9 1-11                     | 10-би . 13-8а                   |
| 102 44a. 5b                     | 7b. 8a 4                          | 16 19b, 20a                     |
| *126, 30b *50, 1b               | 9-11a . 5-7a                      | 20 21b. 2a                      |
| 12th 00th 00. 10                |                                   |                                 |

The state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s

| C IV B                       | C IV B                                      | C IV B                                    |
|------------------------------|---------------------------------------------|-------------------------------------------|
| 16 22-5 15 23-6              | 23 17b. 8 21. 2a                            | 31 2-5 31 2-5                             |
| 27b. 8n . 27                 | 19b-25a 23-8                                | 6-11 , 6-11                               |
| 33n 28n                      | 26. 7 30-2a                                 | 13. 4n 12. 3n                             |
| 171-7 161-7                  | 28                                          | 15b. 6a . 18b. 4a                         |
| 9h, 11n . 8b, 9n             | 29 33b. 4a                                  | 18-24a. 15-21a                            |
| 12a. 3a . 10                 | *30 *39                                     | 25 21b. 2n                                |
| 14. 7. 8 . 11—8              | 25 2n, 3-9a 24 2n, 3-9a                     | 26. 7a 25b. 6                             |
| 20, 4, 6, 14, 9, 5           | 10-21 . 10-21                               | 28, 9, 31a 83 3, 1, 2a                    |
| 27. 9, 30a 21—Ba             | 28. 9a 22. 3a                               | 40. 1a 81 27b. 8                          |
| $31-5 \dots 24-7.9$          | 30-2 24-6                                   | 43-5a . 32-4a                             |
| 36. H 9 . 110-2              | 39b. 4а . 27                                | 46. 7                                     |
| 40. 2-4 . 34. 5-7            | 35b-40a 28-32                               | 32 2-21 32 2-21 .                         |
| 47. 8                        | 41b-5a. 33b-7a                              | 33 1-3 33 1-3                             |
| 49a, 51 . 40n. 1             | 46-51 . 38-43                               | 4-7 5ba-8                                 |
| 52. 3 49, 50                 | 261-4 251-4                                 | 9-18a . 12-21a<br>19-24 . 24-9            |
| *54 *58<br>18 1—5 17 1—5     | 5b-10a . 5-9<br>11. 2b 10b. 1               |                                           |
| 6-11a . 9-14a                | 11. 2b 10b. 1<br>14-6a . 12-4a              | 63, 4 34, 5<br>84 7, 8, 9b . 34 12, 3, 4b |
| 12-1 15, 30. 1               | 16b-25a 15-23                               | 10-4a . 16h-20                            |
| 15-7 6-8                     | 26-39. 24-37                                | 14b 21b                                   |
| 18. 9n 2k 9n                 | 41. *2                                      | 15-7 23b-6a                               |
| 20, 1, 6 , 32, 3, 8          | 27 1, 2a. 3a. 26 1, 2                       | 18                                        |
| 27 Man, 40a                  | 3b, 4 3, 4a                                 | 35 1-11 35 1-11                           |
| 28a. 0a . 41a. 3a            | 31-8, 9, 8-15, 20                           | 12. 8 15. G                               |
| 81. 8. 4 . 24. 0. 1          | 40-4n . 16-20a                              | 14 19b, 20n                               |
| 37b—9a. 16. 7                | *48 *25                                     | 15-8 22b-6a                               |
| 40 18a. 9                    | 45, *6, 7, 27 22, *1, 2                     | 19-22a . 27h-30                           |
| 41. 2 25. 7                  | 281-3 1-3                                   | 22h. *3 . 31h. *2                         |
| 45b-8 . 47-50                | 7, 9 4, 5                                   | 361-12 361-12                             |
| 53-6 51-4                    | 12. 3, 53 . 6, 7, 8                         | 13-5 16-8                                 |
| - 60a. 1a. 2 56a. 7a. 8      | 54-62. 10-8                                 | 16-8 13-5                                 |
| 19 1-4 18 1-4<br>6-14 5-18   | 63b. 4 19b, 20                              | 19, 20 19, 20                             |
| 15b. 6 15, 6a                | °65, 6 °21, 2<br>29 1a, 2b, 3b 28 1, 2b     | 37 1-6 37 1-6<br>7-21 8-22                |
| 17-9a 17-9a                  |                                             | 7-21 8-22<br>22-4 24-6                    |
| 20-2n 19h-21                 | 5b-9 . 5-9n                                 | 25-8 28-81                                |
| 23n-7n . 22-6n               | 10-2. 4. 10b-4                              | 31-7                                      |
| 28a 82a                      | 15-8 16-9                                   | 851-3                                     |
| 20 ln, 8, 9 . 10 la, 13, 4   | 19-28. 20b5a                                | 4b-6 . 5, 28a. 4                          |
| 10b, 11a, 15b, 6a,           | 25-31a . 25b-31                             | 7b-13a . 26-31                            |
| 12. 4 17. 8                  | 31c. 2 32                                   | 14. Ga 32. 7a                             |
| 15a 20 10a                   | 801-8 261, 4, 2                             | 17b. 8a . 40b. 1a                         |
| 5, 6, 7b . 22 10. 1, 43a     | 4, 6 3, 5                                   | 19b, 20n . 40                             |
| *24. 5 *35, 8                | 8-10 16b-9a                                 | 21b. 2a . 44b. 5a                         |
| 21 1, 7 28 1, 8              | 11b-4 . 19b-22                              | 24b—88u 49—57                             |
| 9-12 5-8                     | *15-20 . *28-7.9                            | 83b. *4 . 58b. *9                         |
| 13b-°6. 9b-°12               | 21b-5a. 7-10                                | 391-4 391-4                               |
| 22 1a, 2-5, 21 1a, 2-5       | 26 12b. 8a                                  | 6-11a . 6-11a                             |
| 6-16, 7-17<br>18b-21 . 31b-4 | 27, 50a . 14b. 5                            | 12 12b, 3a                                |
| 00 1 00 0                    | 60, 1, 4, 30 2-4<br>66-70, 5-9              | 13-5 14-6                                 |
| *81*88                       |                                             |                                           |
| 23 1, 2a, 3, 22 1, 2a, 3     | $71-3 \dots 10h-3a$<br>$74.5 \dots 18h-20a$ | 25 30<br>30b. 1 31, 3b                    |
| 4b-6 . 4, 7, 9a              | 78b. 9 14a.6b.7a                            |                                           |
| 7b-14n 12-8                  | M 104 6 114                                 | 10.44 P (0.9)                             |
| 15 19b, 20ч                  |                                             | 38, 40a . 38, 9a                          |
|                              |                                             | AND 4000 1 1000 1000                      |

| C IV           | B                | С                | IV B             | 1 C        | IV B           |
|----------------|------------------|------------------|------------------|------------|----------------|
| 39 41b-4 .39   | 40h-93           | 42.41h-3         | . 43 47-9a       | 49 7b. 8a  | 49 14a. 3a     |
|                | 1a, 2, 3a        | 46. 7 .          |                  | 8b-11      |                |
|                | 4b, fin          | 40               |                  | 12-44      |                |
|                | 3b, 4a           | 10               |                  | 15-21.     |                |
|                | ab, 6a           | 51-lla           |                  |            | a , 50 1, 11   |
|                | 6b-12            | 51a, 6h          | . 64b 5b         | 1-78       |                |
|                | 13, 4. 5b        | *57              |                  | 59b, 10c   |                |
|                | 16-8, 9b         | 48 1-3           |                  | 13b. 41    |                |
|                | 24a. 5           | 5, 6             |                  | 15, 6b     |                |
|                |                  | 8-12a            |                  | 17b, 8     |                |
|                | 26b. 7a<br>28—35 | 12b. 3           |                  | 21b. 2     |                |
|                |                  | 14. 6.           |                  | 22b. 3     |                |
|                | 37-40            | 18. 9.           |                  | 246. 5     |                |
|                | 43. 4n           |                  |                  | 276, 91    |                |
| 40b-8 .        | 44b-9            |                  |                  | 30, 1,     |                |
| 49bc           | 50n. 1n          | 28-31a<br>31b-6a |                  | 324        |                |
| 50b. 2a .      | 52               |                  |                  | 33b. 4     |                |
| 52b—6          | 511—7n           | 37. Sn .         |                  |            |                |
| 57             | 69               | 39, 406          |                  | 110        |                |
| 58. 9          | 62h—4n           | 41. 2            |                  | 36         |                |
| 60             | 60h. 1a          | 41               |                  | :17        | 10. 37b. *8    |
| 61             | tidh, fin        | 44               |                  | John, v.   | 10 , 110, 'O   |
| 61             | 61b, 2a          |                  | 98h, 7b          |            | 51 1, 2b, il   |
| 65             | 66n, lika        | 46               |                  | 4          |                |
| Gi-8           | 67. 6. 8         | 48               |                  | fa, tin    |                |
| 69b, 70 .      | 69, 70n          | 49, 50           |                  | 7-1Nn      |                |
| *71            | •71              | 51a. 3           |                  | 186, 9     |                |
| 41 1, 25 41    | 1, 25            | 54-7             |                  | 521        |                |
| 3, 4a          | 11b, 4           |                  | 126. 7           | 2-N.       |                |
| 5, 6           | nb-7n            |                  | *128, 9          | 9ћ, 10     |                |
| 7, 8           | 9, 10            |                  | n.421-7a         | 101-       |                |
| 9              | 13la. 4a         | 8h-11            | n. 8b-11a        | 13-74      |                |
| 10h-9n.        | 16b-25a          | 12-fm            |                  | 18-20      |                |
| 20b. 1a .      | 32               | *16              | "16              |            | 52 la          |
| 226-4          | 33t. 5. Ga       | 45 2b, 3h        | 45 1             | 22. 3a     |                |
| 25, 6          | 37. 8            | 46-6             |                  | 26-36      |                |
| 29, 30n .      | 40. 1a           | 75, 111          | 1 . 4h, 9n       | 31. 2      | 26-Ka          |
| 30h4a.         | 42-5             | 9, 10            | 7. 8             | 53 1, 3, 7 | I, K\$\$ 2,5-7 |
| #11b-8n.       | 50-3             | 12-58            | . 10b-3          | 135 EN     | L 8, 9, 10b    |
| 39h - 43h      | 58-61            | 16, 7.           | 15. 6            | 16b        | 99. 19-8       |
| 44b, 5b .      | 66a, 70b         | 461              | , . 46 la, 2a    | 28b .      | 15th           |
| 45c. 6b .      | 71n. 7a          | 121              | 10a              | 0.0150     | 7 93511. 11    |
| *49            | +75              | 21b. 21          | ( . 13ba         | 54 1-14    | 54 114         |
| 42 1b, 243     |                  | 24bc.            |                  | 16b        | 22 . 16h —22   |
| 6b, 7          | 5, 7b            | 47 1b. 2n.       | 3a 47 2a, 3a, 4b | 55 1- la   | 55 1, 2, 4, 3a |
| 8b, 9a .       | 10               | 4. fut           |                  | 5-130      |                |
| 10             | 11b. 2a          | 6-12             |                  | 14-20      | ) , 18b-20a    |
| 11b.2a.3b      | 6h, 7a, 8a       |                  | 14b, 6b          | 403        | 921            |
| 15. 6          | 13b. 4. 6b       | *14 .            |                  | 561-9      | 50 1-9         |
| 17             | 17b. on          | 48 2h - 50       |                  | 1 10b, 1   | h . 11         |
| 18b. 9a .      | 27a, 18a         | 6h-9             |                  | 13. 1      |                |
| 20. la         | 27b. 8           | 10b-6            |                  | 18. 9h     |                |
| C 24 A         | 29b-31           | 16b-8            |                  | 20         |                |
|                | 32a, 3a          | 19-22            |                  |            | 29h, in        |
| 27<br>28—30.la | 34 Tu            | 23b e            |                  | -1-21,     |                |
|                | 35 - 43          | 49 1h, 2a        |                  |            | 57 1 In        |
| 34-8           |                  | A . 12           |                  | 4b, 5      | in, Gu         |
| 39, 40         | 41b-6n           | 1 4st, on        |                  | and th     |                |

ŧ

12

| C IV B                                        | C IV           | BV        | C V          | 13         |
|-----------------------------------------------|----------------|-----------|--------------|------------|
| 576-8 577-9                                   | 65 29b, 80 . 1 | 77. Ka    | 1147-9 . 0   | 12-4       |
| 95, 10 11. 2                                  |                | 82b. la   | 153b. 4a.    | 16         |
| 11 13la. 4n                                   |                | 856       | 154b-61a     | 23 - 9     |
| 12-1 . 17b-20a                                |                | 89b-92a   | 173b-8a 8    |            |
|                                               |                | 97        | 179-81 .     | 6-8        |
| 15 14b. 5a<br>16-8 20b-3a                     |                | 1, 2      | 182h-4a      | 9, 10      |
|                                               |                | 96, 10    |              | 11. 2      |
| 19 24                                         |                | 11. 2. 4a | 188. 9       | 15. Ga. 8b |
| $581 - 3 \dots 581 - 3$                       |                |           | 190. 1       |            |
| 4 4n, bb                                      |                | 18, 50    |              | 19, 20     |
| 5b-7 6b-8                                     |                | 16ba-23   | 192          | 22a. 1b    |
| 8-20 12-24                                    |                | 25-7      | 193a. 5a.    | 22b. 8b    |
| 22b, B 25, Ga                                 |                | 28b. 9n   | 195b—7.      | 24. 5      |
| 24-8a 28b-32                                  |                | 24. 9b    | *200         | *96<br>*>  |
| 20-34.55 33-8, 95                             |                | 30-4n     | 21b, 4a 9    | 1b, 3b     |
| 59 1, 2, 3h , 61 28, 9, 00b                   |                | 13-5n     | 4b-7a .      | 4-6        |
| 5-10 31-6                                     |                | 46        | 9            | 7          |
| 11-4a 38-41a                                  | 674, 5 81      | , 2       | 106-2 .      | 8, 9, 10b  |
| 15-8 42-5                                     |                | -6        | 13. 4a       | 11. 2a     |
| 19-23 47b-52a                                 |                | 35-7n     | 17b. 8a .    | 17         |
| 24a. 5a . 53                                  |                | 18h, 9a   | 23n          | 25a        |
| 250-8 . 51-7                                  |                | 37b. Na   | 24b-30a      | 25h-31n    |
| 60 1-9a 59 1-9a                               | 14a. 5         | Юь, 41    | 31-3         | 31b-4n     |
| 10-7 10-7                                     |                | Юь. 2     | 35-46a .     | 35—46a     |
| 18-21 19-21. :1                               |                | 13        | 47b. 8       | 47n, 68    |
| 61 2, 3a 60 3a, 6                             |                | 116       | 52           | 61 b. 2a   |
| 4-fi8-10n                                     |                | 55b−7     | 49 10        | 0          |
| 7. 8a 11. 2a                                  |                | 32b. 3    | 3 2n, 3b 9   |            |
| 8b-11 . 13-5, 6b                              |                | 4-8       | 4b, Ga       | 58a. 7b    |
| 13-5 18-20                                    |                | 19b, 70a  |              | 59n, 60b   |
| 16. 7 21bn. 3                                 |                | 71-4      |              | 59b, 61a   |
| 62 1 61 1a, 2b                                |                | 3-6       | 13b-7 .      | 63 - 78    |
| 2-10a . 3-11a                                 |                | 5, 9      | 44b, 6 10    |            |
| 11-5 12-6                                     | 45. 6. 8 . 1   | 11-3      | 10b-2 .      | 11b-3      |
| 63 1 17                                       | C V            | В         | 14-6n .      | 14, 5, 6b  |
| 2-7m 19-22a                                   |                |           | 5 1-5 11     |            |
| 6-8a 28b. 6. 7                                | 11, 8 51       | , 6b, 8b  | ™8-12a .     | *8—12a     |
| Sh-10 .63 1, 2, 8a                            |                | 6b. 7     | *18n         | *126       |
| 11 - 3a . 18a. 4. 5                           |                | 18        |              | *18-9      |
| *15 *20                                       |                | 21. 2. 3  |              | °21-5      |
| C IV B V                                      |                | 25. 6     | 62 12        |            |
|                                               | 64. 6 9        | 27. 9     |              | 25n        |
| 64 1.3 1 1.3                                  | 85-990 . 71    | -9        | 3b-7a .      | 19-22      |
| $\frac{4-6}{6}$ $\frac{7}{6}$ $\frac{5}{6}$ 6 |                | 46. 6. 7  | 12-4         | 23-6       |
| 7. 8 8, 9                                     |                | R-25n     |              | 6-9        |
| 9-11a . 18. 7. 2a                             |                | 9ь, 30    | 22. 3-8.     | 11b. 2-7   |
| 12 /1 13, 4                                   |                | Nl. 7. 8b |              | 80. 4b     |
| 15. 6 28a,30a.19                              |                | 9n, 30a   | 32. 3a       | 31b.2n.4n  |
| 17-20. 28-6                                   |                | 0b-6a     |              | 47. 4b. 5a |
| 152a 32a                                      |                | 0b-in     | 7 (Dor entsp |            |
| 65 la, 2 36a. 8                               |                | Sb-51b    | Gesning 1st  | von Gor-   |
| 3, 11b 41, 53a                                | 123b - 5a 5    | 2b. 3. 5b | resio wegge  | dassen!)   |
| 16                                            |                | 6b. 7a    | 91, 2a 18    | U. BR      |
| 17                                            |                | ion, isc  |              | 2b. 6b     |
| 18, 20n . 59, 62a                             |                | 76-73     |              | 9-18       |
| 99 - 6a . 68, 72a                             | 137-43 . 62    |           |              | 21         |
| 27-9a . 73.5.6a                               | 145 9          | hat, 10   | 33-49        | 22-38      |
|                                               |                |           |              |            |

| c v             | 13                             | C           | 1.     | В                   | С                 | v     | B           |
|-----------------|--------------------------------|-------------|--------|---------------------|-------------------|-------|-------------|
| 9 52. 3. 6 . 13 | 339, 40, 1                     | 14 26 -8, 1 | )l: 16 | 28-100.1a           | 2123-8 .          |       | 17h-22n.3   |
| 60. la          | 56. 7n                         | 31-3        |        | 32b - fat           | 20-151            |       | 130 - 1     |
| 62              | 57b. 80                        | 34-6 .      |        | 355 - 7             | 901-6             | . 24  | 1-6         |
| 68              | 59a. 8b .                      | 87a         |        | 460                 | K.9               |       | 7. K        |
| 66b. 7. 9.      | 61b. 4. 5                      | 38-10       |        | 13-5                | 10-21             |       | 10-21       |
| *71-4           | *68-71                         |             |        | 49, 50              | 23-6              |       | 22-1, 6     |
| 10 1. 3 1       |                                |             |        | 52. 4               | :102              |       | 27-9        |
|                 |                                | 1000 70     |        | 925                 | 36b - 40          |       | 33 - 7n     |
| 6b-10a.         |                                | 15 1, 2     | 1 =    |                     | 42b, the b        |       | HTh South   |
| 10b. 1          | Sh. 9                          | 3, 4, 50    |        | 8, 9, 11a           | 45                |       |             |
| 12-4            | 12. 4. 3                       |             |        | 12-6                | 232, 3            |       | 2. 3        |
| 15-7a .         | 15-7a                          | 5h 10       |        |                     | 241, 2            |       | 1. 5        |
| 18h. 9          | 17b. 8                         | 101-14      |        | 1-1                 |                   |       | 8-10, In    |
| 35 1            |                                | 135-8       |        | 17-22               | : 1-1, M          |       | 125-8       |
| 376-9 .         | 1511-1                         | 18h. 56     |        |                     | 133b - 20b        |       |             |
| 42b-1 .         | 465, 8, 9                      | 20, 1       |        | d. In tin           | 20 - th           |       | 196-25      |
| 45, 6, 8 .      | 51 0 3                         | 22. Ba      |        | Bla, Fre, Sh        | 2/36- \$)         |       | 28a.9 -31   |
| 50. la l        | 4 28, 31b                      | 21. 54      |        | Pallb.la            | 30, 1             |       | 735h, 6, 7h |
| 52. 3           | 30, 25, 3                      | 26-9        |        | 21h-In              | 32. 30 .          |       | THE THE     |
| 111-4           | 34-6, 9                        | 30, 3       |        | 26, 71, 80          | :35b11            | 71    | 111-41      |
| 7. 8            | 10, 1                          | 35b-9       |        | 16-94               | 120               |       | 4901        |
| 11. 2           | 27, 8                          | 40          |        | 3.3                 | 435 - 5           |       | 20-3        |
| 13-5, 8a        | 40-2, 35                       | 16 1, 2 .   | 10     | 1.0                 | 252-6, 11         | . 249 | 1111        |
| 23a. 5a .       | 44b, 8b                        |             |        | 27-32m              | 11-20             |       | 12-8        |
| 26b, 7n .       | 49a. 7                         | 115-1       |        | 3396                | 26 1-5            |       | 19b-2 to    |
| 27ь. 8.         | 40h, 50                        | 15-21       |        |                     | 71                |       | 950         |
| 32a.4a.6b       | 50b, 4                         | 3-3         |        | 14b. ön             | 8-12              | •     | 276-325     |
|                 | 55                             | 23-8        |        | 12h - 8a            | 1 15              |       | 32b, 3a     |
| Sic. 7b .       |                                | 8-36)       |        | 6223                | 1621.             |       | 31b-10      |
| 3K-46           | 56-64                          |             |        | 15. 4               | 99, 30            |       | 41b.2a.38   |
| 35h, 6a . 1     |                                | *31. 2      | -      |                     |                   |       |             |
| 12 01-6 1       |                                | 172, 3 .    | 20     | 11, 2               | 271               | .3"   | 10a         |
| 6-8a1           |                                |             |        | 24b, 14a            | 271-7.            |       | 11 12       |
| 9               | 3h, 4n                         | 6, 78       |        | 25, 60              | 90, 10            |       | 11. 41      |
| 10              | in, 7a                         | 8, 9 .      |        | 28b, 6b, 7          | 11h. 2a           |       | 12          |
| 11. 2a          | őb, 6 ,                        | 10          |        | 28n. Ou             | 20a. 1.           |       | Tit. Gar    |
| 13. 4a          | N. 9m                          | . 12a. 31   | 1 .    | 32b, 0b             | 26h, 7a           |       | 17          |
| 16, 7bc .       | 10. 1b. 2b                     | 14. 7. 8    | il.    | 31, 36, 5           | 28, 11.           |       | 18, 23      |
| 18-20.          | 13-5                           | . 24h. 5a   | n.     | 396                 | MI-IM             |       | 19-224      |
| ·10. il. 5 .    | 13-8                           | 183-5 .     | 20     | 14-6                | 1 31. 5 .         |       | 24. 5       |
| 13 5bc          | 26                             | 6, 7 .      |        | 7h, 8h, 9           | 1 41.5 .          |       | 2016. 8. 8  |
| 7-12            | 27-32                          | 8h, 9       |        | 10h.1n.8n           | 28*1-10.          |       | 4 *1 10     |
| prakshipta      | 201. 4                         | 10 1.       | 3 .    | 13-5                | 29 °1-4           |       | 212 5       |
| 13-6, 8,        | 35-9                           | 20 80       |        | 16 -21a             | *G- H .           |       | * [ff K     |
| 20-3            | 40-3                           | 28b = 30    |        | 25, 6, 7a           | 30 1-6            |       | 11 -G       |
| 26              | 45b, Fa                        | 19 2 7. 8   |        |                     | 75, 8             |       | 7. Sh       |
|                 | 47-9                           | 9-120       |        | Bh-11               | 10-3              |       | 8h - 12a    |
| 27—9<br>31—3    | 50-2                           | 13, 4.      |        | 1-ln. 2, 3a         | 1                 |       | 100h. In    |
|                 |                                | 158         |        | 14h-8a              | 15                |       | 12h. 3a     |
| 35, 5           | 53. 4                          |             |        | 21, 2               | 16. 78            |       | läh, ii     |
| 39-41           | 55-7                           | 20, 1       |        | 21.2,5,3,4          | 18, 20h           |       | 170.8b.7    |
|                 | 68, 45                         | 201-5.      |        |                     | 21-4              |       | 18h -22     |
| 43. 9           |                                | 6-34        |        | 11-131              |                   |       | 29h la      |
| 63              | 6.4                            |             |        | 4.15                | - 10. A           |       |             |
| 53 1<br>142-4a  | 1, 2, 5b                       | 4001.       |        |                     | Self 118          |       |             |
| 53              |                                | 211         |        | 8.1                 | 28, 106           |       | 20, 45      |
| 53              | 1, 2, 5b                       | 46-96       |        | 3 1<br>2-7a         | 10.1              |       | -1", K      |
| 53 1<br>142—4s  | 1, 2, 5b<br>7b - 9a            | 1 11. 2     | 1 .    | 3 1<br>2-78<br>9, 8 | 1 30, 1<br>32a, 3 |       | 25. A       |
| 63              | 1, 2, 5b<br>7h - 9a<br>10a, 10 | 46-96       | 1 .    | 3 1<br>2-7a         | 10.1              | list  | 25. R       |

| C V B                                                   | CVB                                    | C V B                                 |
|---------------------------------------------------------|----------------------------------------|---------------------------------------|
| 31 1-9 30 1-9                                           | : 87 62n. 6 85 44h. 5                  | 47 °14ab 43 °7ab                      |
| 154.6 11. 2                                             | *68 *48                                | *15a e *8a, 9a                        |
| 82 1, 65 c 18, 4                                        | 381-7 861-7                            | *22-4. 6 *10-2. 3                     |
| *8, 9 *15. 6                                            | 9-11 8-10                              | *17cd.8ab *14                         |
| *12-4 *17-9                                             | 12-4 31-3                              | *29 *15                               |
| 38 2-4 81 1-8                                           | 16-9 36-9                              | *32-5h . *16-9h                       |
| 6-8 4-6                                                 | 20, 34 40b. 1b. 5                      |                                       |
| 11. 2 7, 8                                              | 38a. 9a . 48b. 9a                      | 48 °1, 2 48 °1, 2                     |
| 14. 6 9, 10                                             | 42. 4a 49b, 51                         | 8, 4e 8, 4b                           |
| 19-30. 13-24                                            | 45. 6 52b—4a                           | *5, 6 *5, 6                           |
| 34 1. 2, 4 . 25, 6, 7                                   | 53h. 4n . 57ba                         | 7, Bc 7, 9n                           |
| 13 4 33. 4                                              | 55-7 60-2                              | 9, 10 *10. 1                          |
| 18. 9 35. 6                                             | 58. 9 64h, 5a. 3<br>60. 2a 64a, 5b, 6b | 13. 4 12. 3                           |
| 23-5 40-2                                               | 60. 2a 64a.51a.6b                      | *15. 8 *14. 5<br>19, 20 44 1, 2       |
| 26. 7 43ha, 5                                           | 66. 8. 9 . 74. 5. 6                    | 24. 5 3, 4                            |
| 24-38. 471-586                                          | *70 *77                                | *26. 7 *5, 6                          |
| 39 59, 606                                              | 89 8, 10, 1, 37 12-4                   | 30. 2 7, 8                            |
| 40bc 61                                                 | 14g, 5b . 16                           | *88. 5 *9, 10                         |
| 85 1 9 84 1 9                                           | 16. 7 17. 8                            | 38b, 46 . 11b, 2                      |
| 4-6 3-5                                                 | 40 2-5, 6h. 2-5, 6h                    | *49, 50 . *18, 4                      |
| 10n, 2 (in, 8h n                                        | 7, 8 71, 8, 96                         | 51. 2 15. 9                           |
| 13a. 4 6b, 9bn                                          | 9, 11, 22b 10, 1, 2b                   | *60, 1ed. *20, 1ed                    |
| 15, 3b 10, la                                           | 21. 2a 22h. 3                          | 491-6 451-6                           |
| 18a, 20b. 12ba                                          | *24. 5 *25. 7                          | 8-18 7-17                             |
| 22. 5a 14b.5n.8h                                        | 411, 2 28, 9                           | 19ь, 20 . 18. 9                       |
| 30b, 40a. 33                                            | *36, 4 *306. 1                         | 301, 4, 5 , 461-8                     |
| 41 34                                                   | 5, 6 32. 3                             | 7-11 4-8                              |
| 435-7 . 355-9                                           | °7, 8 °34, 5                           | 12 9n, 10n                            |
| 50, 2, 6, 20, 1, 4<br>59 <sub>8</sub> , 23 <sub>b</sub> | 10. 1                                  | 13-8 11h-6a.8                         |
| 60h. 1n . 25                                            | *12. 3 *38. 9<br>15. 6 40. 1           | 511-10 471-10                         |
| (12), 3 26                                              | 15, 6 40, 1<br>19, 21 42, 3            | 12-5 11-4<br>17-21 16-20              |
| 64h-6a . 27, 8                                          | 421-15 381-15                          | 17-21 16-20                           |
| 80-2q . 40h-3kt                                         | 17b-22 . 16b-21                        | 25-32 27-35a                          |
| 84h 47h                                                 | 24. 5. 7 . 22. 3, 86                   | 33. 4 25. 6                           |
| 83. 4a 83 15g.4b.5b                                     | 90 25a, 37b                            | 52 2n. 3, 4 . 48 1n, 2, 3             |
| 36 7-12 216-7a                                          | 31-6 28-33                             | °14-7 °5-8                            |
| 15-7 271-9                                              | 37-9a 38-40a                           | 18, 9 9, 10                           |
| 18-21.3a 13h-5                                          | 40a. 3 43h, 50                         | 20 11a. 2                             |
| 24. 5a 44b. 5                                           | 43 la 39 la                            | *21-3 *13-5                           |
| 26. 7 46. 7                                             | 15. Ga. 7a 50 16. 7a. 9a               | 58 1-4 49 1-4                         |
| *28.9 *40.1                                             | 44 I—8 39 14h—22a                      | 6, 7 5, 6                             |
| 32. 3a 34 1, 2a 35 -7 3, 5, 6                           | 10-8a . 22h-90                         | 10h. 1 7, Na                          |
| 38, 9a 7b, 8                                            | 19, *20 . 31bc. *2<br>45 !—14a40 !—14a | 14b, 5b, 6 9, 10a, 1b                 |
| 41 10b. 1n                                              | 15b, *7 . 14c. *5                      | 17. 8a 18. 4a<br>22b—7a . 16b—21a     |
| 42-ia . 17b-20                                          | 46 1—3a . 41 1—3a                      | 226—7a . 166—21a<br>27b. 8a . 26b. 4a |
| 87 1-8 85 1-8                                           | 1-8 4-8                                | 286-33 . 246-96                       |
| 10-9 11-20                                              | :-10a 9b-10                            | 36h-9 . 29h-38a                       |
| 23, 4 21, 2                                             | 12-4a 116-8                            | 54 1-6 50 1-6                         |
| 25. 6 24. 5                                             | 15h-22 . 16-22                         | 9a, 21 7a, 8a, 9a                     |
| 27h-9 26a-8                                             | 24-376 . 24-37                         | 99. 3 8a, 9b, 10                      |
| 30, 2, 3a, 30-2a                                        | 38-*41 , 38-*41 ,                      | 24a. 7b , 11                          |
| 36. 7 33. 4                                             | 47 *1, 2 42 *1, 2                      | 28. 9b 12. 3a                         |
| 39-45, 7 35-41, 21                                      | °4-6 °3-5                              | 55 1, 8, 9 . 51 1, 4, 2               |
|                                                         |                                        |                                       |

| C V B                                    | C V B                                  | C VI B V                                     |
|------------------------------------------|----------------------------------------|----------------------------------------------|
| 55 11-25 51 5-19                         | 59 1-6 57 1-5                          | 11-4701-4                                    |
| 29, 30 22. 31                            | 6h-12a . 582-8                         | 6b-8 6-8                                     |
| 32. 4 24. 5                              | 131-7n 9-13a 1                         | 10-3s 9-11. 3s                               |
| 56 2a 58 2a                              | 21. 2a 55 6, 7a                        | 14-9 14-9                                    |
| 2h-11 . 3-12a                            | 24, fa 8, fta 1                        | 21-4a 71 1, 2, 3lb, 4                        |
| 12-6 14h-9a                              | 25h-1 . 10-4a                          | 7, 8a 11b—lla                                |
| 18-20. 2 264-9                           | 32 15                                  | 96, 10, 2a 14, 56                            |
| 24 54 1                                  | 60 1h-5a 58 1h-6                       | 13, 4n 5, 6n                                 |
| 25b-7a . 2. 3a                           | 9, 10, 2 , 196-21                      | 15-9a. Gb-11a                                |
| 24-6a . 311-5                            | 155-9 59 2-6                           | 22n. 3n . 11b. 7n<br>3 1b. 2 72 1b. 2        |
| 37h-401 . 6-12a                          | 61 21s, 3a 7b, 8a<br>4-11a 9-16a       | 1178 2                                       |
| $44-6 \dots 13-5 $ $47-9 \dots 17.6, 9$  | 13. 4 60 Gb. 7n. 9                     | 4-7 723-6                                    |
| 57 2-4, 6a , 55 1-3, 4a                  | *16, 7a, 8a *15, 6                     | 10a. 1. 2a 7, 8                              |
| 6h-8 14a. 5. 6                           | *22-4 61 *18-20                        | 131-8 9, 11-9                                |
| 11a n. 16a 4b                            | 62 2n -5 60 1-3, 4h                    | 19, 20 78 5, 6                               |
| 13. 4 11b. 2. 7a                         | 6a, 7a, 8 . 5, 6                       | 22-4n . N-10n                                |
| 15a 18b                                  | 15b, 7 61 3a, 5, 6b                    | 26b-8 . 10b-2                                |
| 21h-6 5h-10                              | 18-99 . 711                            | 29-31 . 72 16-8                              |
| 286, 9, 31 186, 9, 20                    | 24-7 13-6                              | 111 196, 20                                  |
| 33-6 21-4                                | 28-38621-11                            | 43, 5-7, 78 14-7                             |
| 37 30b. la                               | 61 1-5 63 1-5                          | 9-34 18-43                                   |
| 40h-4n . 25-8                            | 10. 1 9, 11 12-5 13-6                  | 36. 7 44. 5                                  |
| 49-52 . 32-6                             | 12-5 13-6                              | 390 - 42a. $46 - 8430 - 57a$ . $49 - 63$     |
| 582b-4 581-3a                            | 22b. 3.4a . 17. 8a. 9a<br>25—9 20, 2—5 |                                              |
| 5h, 6, 8 . 3h, 5, 7<br>9-17, 8h 40-8, 9h | 30% 1 26, 7                            | 671-9. 64-6<br>70-2 . 741-3                  |
| 19, 21 60, 1                             | 9:52                                   | 776. 8 6, 76                                 |
| 26 13n. 4a                               | 64 1-6 64 1-6                          | 89 -97a . 8-16                               |
| 33a 31b                                  | 7. 8a 8a, 7                            | 98-105 . 17b-25a                             |
| 86-46a . 52b-62                          | 86-14n , 9-14                          | 107-10a . 25h-8                              |
| 52-5a 66-8                               | 14b, 5a . 15ba                         | 111-20 . 25-39a                              |
| 56, 7a, 8b 70, 1                         | 16-24 16-24                            | 121b 356<br>5 1-5 75 1-5                     |
| 62-6 72h-7a                              | 25h, Ga . 25                           | 51-5 751-5                                   |
| 68-70 771-80a                            | 26h-8a , 65 1, 2                       | 6-9 8, 9, 6, 1                               |
| 7111—ila . 8011—2a                       | 29-3n . 3-7n                           | 10-2 10. 1. 5<br>13. 5. 7 . 12-4             |
| 73ь 83ь                                  | 3335-5 . 315-11                        | 18, 5, 7 . 12-4<br>18, 9 17, 8               |
| 74b—8n . 84b—8n                          | 36, 7 7b, 8, 12b<br>36-42a . 13-7a     | 200, 16, 2 16, 9                             |
| 79—85 . 88h—95a<br>92b 95b               | 44, 5 18, 9                            | 20a, 1b, 2 16, 9<br>61771                    |
| 92b 95b<br>93b—6 96b—9                   | 651-7 661-7                            | 3-16a . 4-17a                                |
| 917—102 . 100h—15n                       | 9-18 8-17a                             |                                              |
| 104-13a 106b-15                          | 19, 21a . 18, 25h                      | 17. Ster. 17b, 8a, 9<br>7 1, 2b, 3a, 78 1, 3 |
| 114-76 . $1106-9$                        | 22n. 3h . Kla, 25n                     | 4-13a 4-13a                                  |
| 1196, 206 129                            | 24. 5 26b. 7b. 8                       | 146-20g. 136-96                              |
| 121a 124a                                | 66 1-15b . 67 1-15                     | 211-4 . 196-213                              |
| 123h, 4 . 125, 6h                        | 67 1a, 2b 68 1                         | 81-5 721-5                                   |
| 129h, 30a 130                            | 3-11 2-10                              | G-8a 9-11a                                   |
| 131a 1311b                               | 12h, 3a, 4 123                         | 9-11 6-8<br>1 206, 16, 2a 146, 2             |
| 133 1325. In                             | 15b, G 14, 5b<br>17 -33 . 16b-33a      | 28, 4 135, Gb. 7                             |
| 146a. 7 . 134a. 5                        | 346-42 336-41                          | 91-15 801-15                                 |
| 149, 50h. 130<br>153b, 5b. 139           | *43, 4 *42, 3                          | 16. 7 11. 8                                  |
| 156, 8 140, 2                            | 68 1, 3-24, 69 1-23                    | 18-20 . 20-2                                 |
| 168, 9 145. G                            | 26 - 40 . 25 - 48                      | 421. 2 425, 30                               |
| 586-61 .57 10a-12                        | 1                                      | 23a 81 1a                                    |
|                                          | •                                      |                                              |

| C VI B V                                    | C VI B                                 | C VI B                                         |
|---------------------------------------------|----------------------------------------|------------------------------------------------|
| 162-10882-10                                | 25 % 1 % 6                             | 31 13. 4a 7 11. 2a                             |
| 16-9 13-5, 8                                | 261-8 21-3                             | 146-22 . 15-23                                 |
| 20, 1 20, 16                                | 4n, 5 4n, 6                            | 235-5 . 25-7a                                  |
| 22-1 21, 3, 19                              |                                        | 26-8 28-30                                     |
| 25he, *6 . 24ac, *5                         | 96-14a . 116-6a                        |                                                |
| 17 1, 2 89 In, 43b, 4                       | . 14b. 5 17b. 8b                       |                                                |
| 0, 4 46, 5                                  | 16, 7, 92a 19, 90a.                    |                                                |
| 5-11 47-53                                  | 23-8 241-8,30                          | 0.1 10 106, 1a                                 |
| 12. Ja 545, 55 a                            | 29, 30nh. 33, 4                        | 11. 2 12. 3                                    |
| 14-6 56-8                                   | 311к. 2 354, 6                         | 13. 4 15п. ба. 4                               |
| 17 15                                       | 34. 5 37. 8                            | 15, 6 16b-8a                                   |
| 26-30 , 67-71                               | 36-8a 39-41                            | 17-27 19-99                                    |
| $34h - 44 \cdot 905h - 15$                  | , 386-41 , 426-5                       | 31-4 30, 1, 5, 6                               |
| 45-55 . $17-27$                             | 42, 36, 46 465, 76,                    | 8 35a. Ga. 7b 38a. 9                           |
| 561, 7 201, 301                             | 27 1, 3h, 4n . 3 1, 4                  | 30, 40 41b - 3a                                |
| GH-8 . 32-4a                                | 5b, 6 6,7h                             | 42. 0 446. 5                                   |
| 181-3 : :: :: :: :: :: :: :: :: :: :: :     | 7-10 8-11                              | 33 1, 3, 4 9 1-3                               |
| 23-5 91 2, 4, 5                             | 12-4a 13a. 4.                          |                                                |
| 26-19 . 7-13                                | 15. 6 176-96                           |                                                |
| 30h. 4 14a. 5                               | 17-9 216-4                             |                                                |
| 19 Ia. 2, 3a . 16a, 8a, 9<br>3b—6a . 21b—Ia | 20, 1 25, 6<br>226-5 27-30a            | 25 28, 6a                                      |
| 2) 21hc                                     | 226-5 . 27-30a<br>26a, 7, 8 . 31-3a    |                                                |
| 24, 6-8b 92 1, 3b-6a                        | 30 33b. 4a                             | 32                                             |
| 29-31 , Gli-9a                              | 32-Ga. 34h-8                           | 33-*537h-*9<br>341-6101-6                      |
| 32a, 4, 5 , 11—3a                           | 371-41 . 39-43n                        |                                                |
| 36, 7, 9 , 14-6                             | 42a. 4b . 44a. 6b                      | 11-7 13b-20a                                   |
| 40h. 1 9                                    | 46b. 7 47b-9                           | 18. 9 21. 6                                    |
| 21 10, 2, 3, 93 1-3                         | *48 *51                                | 20-5 271-834                                   |
| 14-7a . 46-7                                | 281-741-7                              | 26he 83h, 4                                    |
| 17b-1m . 11-3m                              | 8-17a 10-9a                            | 27a. *8 . 35a. *6                              |
| 20h, In, 2a 8, 9a                           | 18. 9 196-21                           |                                                |
| 2% 4n 9h, 10                                | 20-4 22-6                              | 4, 5ab., 3b, 4, 7h                             |
| 25-8 15-8                                   | 25-7 27h-30                            |                                                |
| 19 - 41 . 20, 1, 19                         | 28-32. 50h-5a                          |                                                |
| 22 18, 9a 94 1b, 2                          | 33-6. 8a 56-9                          | 16-22a . 19b-26a                               |
| 994-4. 4-6                                  | 416. 49 . 616. 69                      | 24. 5 26h-8a                                   |
| 25a 12a                                     | 29 1, 2a 5 1a, 2a, 1h                  |                                                |
| 41, 2a, 4 , 14, 5b, 8<br>47a, 8a , 19       | 2h, 5 2h, 3<br>6h—13 4—11a             | 27. 8a 36h 7                                   |
| 485, 95 . 20                                |                                        | 286-32 . 386-42                                |
| 50h, 2, 9a 95 7b, 8, 12b                    | 14bc, 5a., 13, 4b<br>15b, 6ab., 15, 6a | 336,4a, *5 43, *6                              |
| 43, 71, 7, 21, 9, 48                        | 17-22a . 16b-21                        | 12h-*22, 12h-*29                               |
| 75h, 6a . 42                                | 2/lh, 4 99 lka                         | 12h—*22 . 12h—*22<br>37 1, 3, 4a . 13 1, 3h, 4 |
|                                             | 26a. 8 24b. 5                          | 4h. 5 6a, 6a, 6b                               |
| C VI B                                      | 30 H, 4a 6 2h, B                       | 6, 7                                           |
| 25 1. 9 1 1, 2                              | 5-17a 4b-16                            | 8-11 . 10-8                                    |
| 3. da 4b, 5a, 6a                            | 18-20 17):-20:                         |                                                |
| 4h-6 7h-9                                   | 21-3 22-4n                             | 14-9 15-20                                     |
| 7. 8a 10h. In. Oa                           | 25ь, 6 24ь, б                          | 215-5 . 21-5                                   |
| 80-12a . 12.4.5.0                           | 27-9 27h-30e                           |                                                |
| 10 20a. Ib                                  | 31, 2 31, 26                           | 381-3 141-3                                    |
| 14b - S . 22 - Ga                           | 34. 5 32. 3                            | 4, 5 5, 6                                      |
| 19-21 . 27h-30a                             | 81 2. 4a 7 1, 2a                       | 6b-8a. 10.1                                    |
| 22 - 5, 65 - 32 - 5, 65 - 27 - 42a          | 5h-10. 4h-9                            | 9-11a 18-20a                                   |
| 21***** . 31-438                            | Пь. 2ь . 10                            | 116-13 . 22-4                                  |

| С                | VI   | В              | 1   | C         | VI   | В                   | 1 (      | C      | VI     | B            |
|------------------|------|----------------|-----|-----------|------|---------------------|----------|--------|--------|--------------|
| 30 1—5a          | 15   | 1-5n           | 46  | 1-10h     | . 01 | 1-10                | - 55 94- | -2%    | 39     | 9-97         |
| 5h, 6h,          | 7.0  | 5-7a           |     | 11-7      |      | 11-7                |          | - 1    |        | 28, 9        |
| 71-11            |      | 8-11, 26       | 2   | 201-1la   |      | 19-25a              | 56 I-    | 11     | :341   |              |
| 12. 3a1          |      | 13, 4n, 6h     |     | 30-2      |      | 26h-40a             |          | 19     |        | 5-19         |
| 13c-5            |      | 17, 6          |     | /kl       |      | 311. 2a             |          |        |        | 206          |
| 16-9             |      | 19-92          |     | 35-42     |      | 7211-10a            |          | -7     |        | 21 - 7       |
| 201-31           |      | 20-2636        |     | 44-65     |      | 421-6               | 94       | -341 . |        | 28-33        |
| 41 la, 10a       |      |                |     | *48       |      | #46                 | 355      |        |        | 35, G        |
| 11-4n            |      | 2-In           | 47  | 1 - 3n    | 0.0  | 1—ila               | W(25)    | . 11 . |        | *38, 9       |
| 141              |      | 6, 7a, 5b      | i   |           |      | 411-15a             | 671. 5   |        |        |              |
| 166-3            |      | 76-23          |     | 6-20a.    |      | 13-27               |          | 4 .    |        | 3-5          |
| 313. 4 .         |      | 25, fin, Ta    | 45  | 1-4.      | 23   | 1.4.6.5             |          |        |        | lin. In      |
| Him -7           |      | 28, 9          |     | 5-12a     |      | 7-14a               |          | -15    |        | K-17n        |
| 376-4            |      | 31-40          |     | 12h, 35s  |      | Lib. Ga             | 116 -    | -Ka.   |        | 186-20       |
| 4761             |      | 41b-6a         |     | 131 - 2   |      | 17 - 26a            |          | . 9h   |        | 17h, 8a      |
| 52. 4.           |      | 47, 8, 50      | 1   | 23 - 36   |      | 27 - 40             | 150%     | - 9-1  |        | 21h -4a      |
| 66. G.           |      | 49, 701        | 49  | 1-3 .     | 21   | 1-3                 |          | -Tu    |        | 25h - ha     |
| 67-67            |      | 58-68          | 9   | 5         |      | 6h, 7a              | 254      | -Nb    |        | 29 - 32a     |
| 68-80            | In   | 70-83a         | 1   | 6         |      | IGh. Ta             | 29,      | :10a.  | 1      | 32%, 4, 3    |
| 82-7             |      | 84-9           | 1   | 85, 9     |      | 12% 3               | 31.      | dn .   |        | His ties     |
| 89a, 90          |      | 110h. 1a       | ì   | 10a. In   |      | 1 Um                | 115.     | Ga .   |        | 17h, 8       |
| 92 - 7           |      | Di-101         | f   | 1111-0    |      | 18126               | 37       |        |        | 36a. 7n      |
| SiBah, 5         | 191. | 100, %         | i   | 20-4      |      | 28-32               |          | -40    |        | 391-41n      |
| 421-5 .          | 17   | 1-5            | •   | 25. fin . |      | 34a. 5              |          | c. 1   |        | 45, 6        |
| 13-22            |      | G-Lin          |     | 281-81    |      | n8—tiki             |          | , 17AB |        | 47           |
| 92c. 3           |      | Tob, B         |     | 285-35    |      | 39-43               | 585-     | 18 .   | . 32   |              |
| 25-9n            |      | 17-21n         | 40  | 1-3 .     |      |                     |          | -2H.   |        | 15h-25m      |
| 31a. 2           |      | 22a, 41, in    | 1   |           |      |                     |          |        |        | Mills, Cir.  |
|                  |      | 2111-9n        |     | 21. 3-    |      | 23-6                |          | 40 .   |        | 26h, 7, 8a   |
| 45 - 7           |      | 296 - 31       |     | 26-32     |      |                     |          | . 2. 1 |        | 29, 30, In   |
|                  |      | 1, 2, 5, 6a    |     | 33—ña     |      | 1111-31             |          | - SHE  |        | 32-45        |
| 41 - 13          |      | 7 - 15         |     | 35h - 7s  |      | 141. 51. 6          |          |        |        | 2.34,5       |
| 15 - 7           |      | 22-4           |     | 375-9     |      | 176-9               |          |        |        | *1-18        |
| 18-20            |      | 26-H           |     | 40-2      |      | 20h-3a              |          | -3.    |        |              |
| 21, 2, 4         |      | 32-4n          |     | 421-fin . |      | 24. h, 6h           | 041      | -ñ.    | **     | 15, 20, 1    |
| 214-3            |      | 35-42          |     | 40th, bia |      | 27a, 8a             | 21,-     | 30. 1  | , 3903 | 16-la<br>5-7 |
| 33-14            |      | 43-54          |     | 460-51    |      | 29 - 34a            |          | . 5h   |        | °K, 9h       |
| die la           | di.  | 56, 79         |     | (c)-4n .  |      | 355 — 7<br>396 — 43 |          | (E     |        | *10a         |
| 44 1-5 .         |      |                |     | 6.th, In  |      | 44h, for            |          | 15     |        | *11-20       |
| 6, 7, 8          |      | 7, 9, 10a      | 1   | 62        |      | 45h, 6a             |          | -501   |        | 21. 3-4      |
| 9h, 10<br>11h—31 | 1 .  | 11. 2a<br>13-5 |     |           |      | 4K, 18              |          |        |        | 137          |
|                  |      | 17. 6          | 51  |           |      | I-29                |          | -1     |        | 28-30        |
| 14. 5.<br>16-21  |      | 18-22:56       |     | 306       |      | III)a               |          | - 11   |        | 12 7a        |
| 22. 3            |      | 24. 5          |     | 31h-4     |      | 31-4a               |          | -tia . |        | 376-43a      |
|                  |      | 28-31          |     | 316, մո   |      | 35                  |          | -Ka    |        | 41, 50, 6    |
| 288ic. 9         |      | 35, 6          | 50  | 1-12      | 36   |                     |          | -71a   |        | 17-96        |
| 31—3a            |      | 37-9a          | 7-  | 10-7      |      | 13h - 8a            |          | 20     |        | 2400, 4500   |
| 34b, iin         |      | GI             |     | 18-23     |      | 196-25a             |          |        |        | 127.         |
| *38              |      | •76            |     | 24-350    |      | 26-37a              |          | Mks    |        | N1-10        |
| 45 1-6 .         | 190  |                |     | 150-7     |      | 18-40               |          | . 1 .  |        | 611, 0       |
|                  |      | 8-12           |     | 91DK      |      | 410                 |          |        |        | Gin, Sills   |
|                  |      | 13, 5, 6       | 200 | 1a        |      |                     |          | .10.   |        | (2-9)        |
| 16-20            |      | 18-92          |     | 13        |      | 1-3                 | 611-9    | -107   |        | *70-Ki       |
| 21 - 3           |      | 24-70          |     |           |      | D Por               |          | . 10   |        | 90, 86       |
|                  |      | 4344           | 4   | Sh. the   |      | 4                   | , 111    |        |        | Richard Has  |
|                  |      |                |     |           |      |                     |          |        |        |              |

| C VI B                         | C        | VI B         | 1 C      | VI B         |
|--------------------------------|----------|--------------|----------|--------------|
| 59 112b, 3, 5a 36 91b, 2, 3a   | 63 °56   | 49 +913      | 67 146   | 46 95. 6b    |
| 116-20 . 90b-8 .               |          | . 48 1-18    | 147-     |              |
| 121, 2 100, 1                  | 14-25    |              |          |              |
| 121-7. 103-6                   | 26-30    |              | 0.00     |              |
| *128. 9 . *107. 8              | 31-4     |              | *162-    | 4 . *125-7   |
| 181-4. 100-12                  | *35. 6   |              |          | -7 · *132-4  |
| *135-40. *113-8                | 651-8    |              | 11 172   | • 141        |
| *142-4 . *119-21               | 10. 1.   |              | *175.    |              |
| 601-7371-7                     | 196,200  |              | 68 1, 6- | -10.471-6    |
| 13-6n . 13h-6                  | 23a      |              | 12-2     | 07-15        |
| 17a. 8 19a. 7                  | 231-9    |              | 3 21-    | 4 165-P9     |
| 19h, 20n. 20n, 18n             | 31-3     |              | 9 691-12 | 481-12       |
| 21-4 20h-3a.4                  | 84. %    |              | *14.     |              |
| 25, 6 26h-Na                   | 37 - 46  |              | In 15-8  | 491 - 4      |
| 97 30                          | 47b-60   |              |          |              |
| 28h, 9n 28h, 9                 | 51-8     |              | 0.14     | *31          |
| 31-4                           | 662-Ga   | 45 2-6a      | 45, G    |              |
| 35                             | 7-10     | 9-12         | 48. %    |              |
| 36, 7 89, 40                   | 11-3     | 15, 6,       |          |              |
| *(04-49) . *43-5               | 14. 5.   | 20h. 4       |          |              |
| 47h-51 . 46-50                 | 16a. 7a. |              |          |              |
| 63-5 61. 3. 5                  | 20. Infe |              |          |              |
| 4il 1d*                        | 21c-fe   |              | 621. 8   |              |
| 5860 . 66, 5, 8                | 26-31    |              |          |              |
| 62h-4 . 81, 2n, 3              |          | 4 46 1, 2, 8 |          |              |
| 66-9 84-7                      | 5-7a     |              |          |              |
| 71-HO 8H-97                    | 7h, 8a   |              | 74-8     |              |
| *81 *98                        | 15. 6.   |              |          |              |
| 824. 3 99th, 100               | *17-21   |              | 20 75-7  |              |
| 9th, 4c , 101                  | 21h. 3   |              | 07 1     | 08 . 50 1—12 |
| *184 *102                      | 24-31:   |              | 1091-    | -20a 13-23   |
| 61 1, 2 38 1, 2                | 37-41    | 35-9         |          |              |
| 4b-9h . 4b-9                   | 440      |              | *125-    | -7 . *26-8   |
| *10 *10<br>11 - 3a . 11, 2, 3b | 51-7     |              | 128-     |              |
| 13b, 4 14b, 5                  | 58       |              |          |              |
| *15 *16                        | *59-G    |              |          |              |
| 16-2217-24                     | 63       |              | 160b     |              |
| 23, 4a 25m. 6                  | *66-8    |              | 5 °162   | *57          |
| 241-7. 271-30                  | e70. 1   |              |          | 51 1-6       |
| 29-37. 32-40                   | 72-4     | 58-6         |          | 1 7ba        |
| *39 *41                        | *75      | *61          | 9-13     |              |
| $621 - 3 \dots 891 - 3$        | 76-8.1.  |              |          |              |
| 6-12a 4-10a                    | **1-R    | *70-         |          |              |
| 12bc. 3kt . 17. 8kt            | 80       |              | 476. 8   |              |
| 20b-3a . 14-6b                 | *93. 4   |              |          |              |
| 17. 8b 24b. 5                  | 95—7a    |              |          |              |
| 19-21 26-9a                    | 116, 7   |              |          |              |
| 0.33                           | 119      | 106h.        |          |              |
| 63 1-20 49 1-19, 21            | 120h-    |              |          |              |
| 22-30a . 22-30a                | 126 -3   |              |          |              |
| 306-8 422-10                   | 130b-    |              |          |              |
| 39-41n . 12h-4                 | *134 .   |              | *98-     |              |
| 49-4 15-7                      | 135-4    |              |          |              |
| 45 18b. ba                     | *142. 3  |              | 73 *1 .  | *111         |
| 46-Ka 20-2a                    | 144a. S  | n. 94        | -0-8     | 02 -00       |

| C VF I          | В             | C VI        | B                        | C VI        | В          |
|-----------------|---------------|-------------|--------------------------|-------------|------------|
| 78 9-11a 52 9-  | -11a 76 39 3  | 10 55 4     | 10 11 <sub>10</sub>   86 | 4-12 6      | 9.4_10     |
|                 | 1-5 41-       |             |                          | 14. 5       | 13b-5      |
|                 |               |             | Бь. 9                    | 16-20       | 16b-21a    |
| 20. 1 22.       |               |             | 1n. 4                    | 101.0       | *22. 8     |
|                 |               |             |                          | 1, 3a 6     |            |
|                 |               |             | 11                       | 4 Ka        | 4-80       |
| 56 36           |               |             | 25-8                     | 8h, 9       | 9, 10n     |
| 57-60a . 38-    |               |             | 21, 70h, 1a              | 10h. la. 2  | 11. 2      |
|                 | h. 2n. 3 7ti- |             | 2-5                      | 13a. 5b     | 18a. 4a    |
| *62-4 *4        | 1-6 80a       |             | 17—K7a                   | 16-9        | 15-8       |
|                 |               |             |                          | 21a         | 20n        |
| "69, 70ab "51   | . 2 *13       |             | (28)                     | 23-8        | 99-7       |
| 74 "1-4 53 "1-  | -4   771. 9   | . 36 . 56 1 |                          | 31. 3       | 28. 9      |
|                 | -11a 1-       | 7           |                          | 1, 3, 4 6   |            |
| 111-5 139       | h-7 10-       | 8           |                          | 6-14        | 4-12       |
| 16-9a 181       | 10.           | 20a . 1     | 18, 96                   | 15-21a .    | 14-20a     |
|                 |               |             | 20. 1                    | 221, 3      | 21h.06.2a  |
| 2:1 27          | 4:512         |             | 49-19                    | 24, 326.    | 23, 33%    |
|                 | b42 781. 2    | a           | 1. 24                    | 25-12a .    | 251-32     |
| 39, 40 43.      |               |             |                          | 1 - 15.7.0  |            |
| 42-4 . 45       |               |             | 7h-20a                   | 186-20 .    | 22. 4. 5   |
|                 |               |             | 217                      | 23-7        | 26-30      |
| 48, 9 60,       | 1 791-1       | 1 58 1      | 1-9                      | 254.9       | 31. 2      |
| 50a. 2b. 3 52.  |               |             | 7-23                     | *30         | *(12)      |
| 251-7 25-       | 1-7 17.       | H 5         | 96, 31 88                | 1-3, 41, 4  | 1-4a       |
| 59, 60 58,      | 9 19,         | 20 :        | 27. 9                    | Cib - 7a    | 411-Ga     |
|                 | 0-3 21-       | 6 :         | 32-7                     | 7b-8        | 711-9h     |
| *66-9 *6-       | 4-7 27.       | 8           | 39, 8                    | 9           | 6h, 7a     |
| 75 1-7 54 1, :  | 2, 4-8 29-    |             | 10-2                     | 12-6        | 90-14a     |
| 14h-6 9-        | -11a 33b-     | -9 4        | 43-9                     | 17-26       | 16h-26a    |
| 17.8 14/        |               | 3a 60 :     | 11i-3a                   | 28-30       | 2669я      |
|                 | -20 fin,      | 6 4         | In; 3b, 4b               | 32-4        | 291 - 32a  |
| 2h-8 21-        | -6 7-5        |             | 1-7                      | 216         | 326, 3     |
|                 |               |             | 9-11                     | 37-426      | 81-6       |
|                 |               |             | 12a. 3                   | 43-Mi       | 7b-20      |
| 35a, 6b 33      | 17h.          | 94 . 1      | 11                       | filtali     | 21         |
|                 | -7 19e,       |             | 15, 6h                   | 591, 60. 7a | 24 fin     |
|                 |               |             | 17-27                    | 63b. 4a     | 25k, 6h    |
|                 | h-7 112h.     | 3n . :      | 28h, 9h                  | 65, 6, 8, . | 27-9       |
|                 |               | 1 61        |                          | 69, 72a .   | 30, 36     |
| 57a. H. 9h. 50. |               |             | 5-11                     | 73-6        | 34-7       |
|                 |               |             |                          | 1-14a6      |            |
|                 | 61   146      |             | 14-7.20                  | 15. Ga. 7a  | 15h, 6, 7a |
|                 |               |             | 22 — Gn                  | 17h-20h     | 19-224     |
|                 |               |             | 27a. 8. 9                | 21-4        | 23-6       |
| 76 1-3 55 1-    |               | 11a 62      |                          | 25a, 6a     | 97         |
|                 |               |             | 12h-16                   | 2131-32a    | 29 -34     |
| 6b, 7 7b,       |               |             | 17. H, Ba                | 712h. 3a .  | 317        |
| 8h-10n . 10.    |               |             | 190                      | Hills Ga .  | 35         |
|                 |               |             | 20-7                     | 3K.9        | 36. 8      |
| 15 14           |               |             | 28-32                    | 421. Gh. 7a | 41. 2n     |
|                 |               |             | Kila, G                  | 48-50.      | 43-5       |
|                 |               |             | 14h. fin                 | 61b48 .     | 46-48      |
|                 | h—4a   39,    |             |                          |             | 013        |
|                 | -5a 41-       |             | 41-94                    | 23          | 5          |
|                 | b. 7   SI 1-3 | la 63       | 1-16                     | 32. 5. 6 .  | Sha, 10, 6 |
| Ramayana.       |               |             |                          | 16          |            |

| C VI B                                | C VI B                                     | C VI B                     |
|---------------------------------------|--------------------------------------------|----------------------------|
| 90 37-41 70 11-5                      | 96 18h, 9 76 27h, 8                        | 102 495-52a 87 105-3a      |
| 44-6a 15-7a                           | 20a. la. 6a 29. Sa                         | 58. 4 13b. 4. 5a           |
| 46h, 7a. 9a 20. 3a                    | 26h-8a . 36. 7                             | 55-8 16-9                  |
| 51. 3a 4 . 24. 5n. 6                  | 28h-32n 39-42                              | 60-9 20-9                  |
| 55b. 7b . 17b. 9a                     | 83. 4 43. 4                                | 103 1-15 88 1-15           |
| 61-4 28-31                            | 97 1-7 77 1-7                              | 16-23 . 21-8               |
| 66-8 32-4                             | 11-20 8-17                                 | 24.5 29b—31a               |
| 69, 70ab . 36a. 7. 9                  | 22-7 18-23                                 | 26-30 32-6                 |
| 71-7 40-6                             | 28b.9b,30 24a, 6. 7a                       | 104 1,2 89 1, 2            |
| 79-84 47-52                           | 95 26.3 78 2, 8b                           | 4-25 . 3-24<br>*27 *25     |
| 87-93 53-9                            | 4-14 . 5-15                                | 106 4b - 6a . 90 1, 2      |
| 91 1—4 71 1—4<br>5—8 5b—9a            | 15-23 16-24                                | 712, 94 3                  |
| 5-8 5b-9a<br>9, 10 10b. 1. 2a         | 99 1b, 2a 24                               | 9b-18a . 4b-13a            |
| 12-5a. 12b-5                          | 2h, 3, 4h, 79 3a, 4, 5h                    | 186.9 14.5                 |
| 16b. 7a . 16                          | 6,7 7b—9a                                  | 20-4a. 18-22a              |
| 18-24a . 17-23a                       | 8-10 36h-9a                                | 25-8a 22h-5                |
| 24b-7a . 24-6                         | 11h. 2 39h, 40                             | 285-84 . 27-112            |
| 922-5a 723-6a                         | 14-28 42-56                                | *86 *32                    |
| 5b-15 7b-18a                          | 30-7a 57-Gla                               | 107 1-11 91 1-11           |
| 16 18b. 9ab                           | 38-43. 65-70                               | 12h. 3 12. 3h              |
| 18, 20. 1 . 23. 1. 0                  | 45-7a. 71-8a                               | 14-7 14-7<br>18bc 19a, 22a |
| 22. 3 22. 4<br>25—39 26—41            | 471 - 50a 74 - 6<br>100 2 - 12 . 80 2 - 12 | 19, 20a 19b, 20            |
| 41-4 42, 8, 5, 6                      | 13-9 14-20                                 | 21 22b. 3b                 |
| 46-8 48-60                            | 20n. 1a 21                                 | 22-4 24-6                  |
| 49b, 50a. 51b. 3a                     | 22-9 23-30                                 | 25n. 7 27. Kn              |
| 51b-60 . 53b-63a                      | 30-3 32-5                                  | 29-31a , 92 1, 2, 28c      |
| 61-3 64b-7a                           | 85-9n 36b-40                               | 31b-41 . 3-13a             |
| 931-3 731-3                           | 39h 41h                                    | 45a. 8. 9 . 17a. 9, 20     |
| 46-6 46-6                             | 40-4n S1 1-fin                             | 521, 35 . 21               |
| 7nc 7b, 10n                           | 45, 6 6, 7a, 8a                            | 54-7a 22-5a                |
| 8, 9, 11 . 8, 9, 12                   | 48 10<br>-19-50a . 15-9                    | 58b-60n 28, 9<br>61-6 80-5 |
| 12b-5 . 18-6<br>17-23 . 17-28         | 54-61 . 20-7                               | 108 1, 2 36, 40            |
| 24a 26a                               | 101 2h, 3-6 82 1a, 3-6                     | 3-6 42-5                   |
| 25-7 27-9                             | 7h, 8a 7                                   | 7, 8 47. 8                 |
| 284-30 . 324-4                        | 9b, 11 8b, 9                               | 9ь, 10ь. 1 49, 50          |
| 31b - Ga . 35-9                       | 23b-8a . 30-4                              | 13-6 51-4                  |
| 87b 40a                               | 83-6n 83 21h-4                             | 17. 8ы 56ы. 7              |
| 941-3 741-3                           | 40 41h. 2a                                 | 18-22 . 58-61. 3           |
| 4-21ab . 6-28                         | 43b, 4b . 55a, 6a                          | 25-7a 64-6a                |
| 22-32 25-N5<br>33-8 86b-41            | 45 59b, 60a<br>46, 7 57, 8b, 9a            | 271-9671-9<br>80.172.8     |
| *41 *42                               | 46. 7 57. 8h. 9a<br>48 - 54 85 6—11        | *32-4 *81-3                |
| 95 1-9 75 1, 3-10                     | 102 la, 35 , 86 la, 5a                     | 109 1-4 93 10-3            |
| 10-3a 12-5a                           | 4b, 5 5b, 6                                | 5ac, 6b, 7a 14. 5          |
| 146. б 156. 6                         | 9e-11a . 8, 9                              | 7bc. 8a . 16b. 7           |
| 17-25 17-25                           | 126 10ь                                    | *9, 10 *18. 9              |
| 26h. 7a . 26                          | 13-6 19-22                                 | 13-20 . 20-7               |
| 35bc. 4b. 27a. 9                      | 17 23n. 4b                                 | °21-4 °28-31               |
| 39—47 30—H                            | 18-24 27-38                                | 25                         |
| 47. 9ab 40. 1                         | 25a. 6a 34                                 | 110 1, 2 96 1, 2           |
| 50b. 2 65b. 6ba<br>96 1—14 76 1, 3—15 | 27. 8 35. 6<br>29b—39a 37—46               | 3, 4 8b—5a<br>5—18ac 6—19  |
| 15-7 23. 4. 6                         | 89b-48a 87 1-10a                           | 5—18ac 6—19<br>19—26 20—7  |
| 417-1 1 1 447, 9, 0                   | 000-400 01 1-100                           | 10-20 20-1                 |

| $ \begin{array}{c ccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| $\begin{array}{c ccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| $\begin{array}{c ccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| $\begin{array}{c} 1199, 20 \\ 1210, 95 \\ 620 \\ 122 \\ 123 \\ 124 \\ 124 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 125 \\ 1$ |
| $\begin{array}{c} 1216 \ . \ . \ . \ . \ . \ . \ . \ . \ . \ $                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| $\begin{array}{c ccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| $ \begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| $ \begin{array}{c ccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| $\begin{array}{c ccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| $\begin{array}{c ccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| $\begin{array}{c ccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Hh = H . 23 = 6a 7, 8 5, 6 22, 3 18h = 20a Hh . 5 26, 7a 10 = 6a 8 = 14a 24h . 5a . 20b, 1a Hilb = 9a 15 = 8a 20b = 10 29 = 6a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 310. 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 366-8a , $28$ , $9$ , $166-9a$ , $15-8a$ , $26p-30$ , $29-6a$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 39-50 . 30-41   20-5 . 19-23 9 316 9 20. 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1141-3, 5.991-4 1231-1 1081-1 :::3-7 29-33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 6-8 5 Obs 7   5 G   11 5   m to m t                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 10-5 8-13   8b, 9, 12a 6b, 7ba [ 42, 4, 7 , 37, 8, 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 16-26. 18-28 13a, 4b , 8a, 12a 48-50a , 40, 1b, 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 27-3139-7 $15h-7a$ , $14.5$ $51-3$ , $45.6.8$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 33. 4a 43, 57a ! 17b -9 18-21a   54 49a, 50b                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 115 1—11a , 100 1—11a ; 22, 3a , 21b, 4 ; 55—61 , 51—7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 12b. 31 12. 3a 38b-43a 27-30, 2   1281-14 1124-16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 14 15b. Ga 44b-9a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 15. 6 13b. 4. fm 49b - 52a 41. 3. 4 17-20 20-3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 17-24 . 165-23   525e, 3 . 46, 7   23, 56 . 30, 2, 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 116 1 - 4 101 1 - 4 124 1, 2n, 3n 109 2, 3, 4n 27h, 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| . 5-9 6-10 4. 5a. 7a 6. 6 30-3 26-9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 10-25. 12-26. 8 8-10a. 7-9a 34-41. 31-41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 27, 8 28a, 32b, 3 11-3 9b-12a 43, 4a 52, 0b                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 31 31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 117 1-3 102 1-3 17-9 14-6 47.8 $57b-9a$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| C VI B                              | C VII B                                | C VII B                                |
|-------------------------------------|----------------------------------------|----------------------------------------|
| 128 49 -53a, 112 60 4a              | 657. 8a 658. 4a                        | 15 32b-*41 15 34-*42                   |
| 541-6a . 65. 6                      | 58b-63 . 55-60a                        | 161-7a 161-7a                          |
| 58. 9b 69. 71a                      | 661. 7a . 60b. 1                       | 9-11a 8b,9,10ba                        |
| 60. In 78. 4b                       | *68-70 · *62-4                         | 12-20.2a 11b-20                        |
| 61b-3a . 75.6                       | 71-30 71-30                            | 23. 4a 21h.2b.8a                       |
| 68. 9 77h. 8. 9b                    | 81ac-9 . 32-40                         | 28-30 23h-6a                           |
| 70. 1 80. 1n. 2b                    | 40n. la . 41a. 2n                      | 31b-4b . 26h-9                         |
| 72. R. 4h 88. 4. fib                | 42-6 42h-7                             | 35-9 30-4<br>45-8 35-8                 |
| 75b—81a 87—92                       | 47.8 53.4<br>*49.64 . *48-52.5         | 17 1, 2 17 1, 2                        |
| 816, 26 93                          | 81-23 81-23                            | 8-6a . 4-7a                            |
| 83. 4a 94. 6a<br>86. 7 97. 5        | 24-7 . 24h-8                           | 7-12a. 7b-13a                          |
| *92.3. *100.10                      | *28.9 . *29,30                         | 13b-5a . 14-6a                         |
| 94n. 5b 112 10bn                    | 91-4a 91-4a                            | 16-21.3a 17h-23                        |
| 96. 7ы 11, 9ы                       | 5b, Ga, 9b 5, 9a                       | 24b. Gb.7a 24b.5a. Ga                  |
| 99-104 . 3-8                        | 7b-9a. 7, 9b, 8a                       | 28-33 26b-31                           |
| 105-7a . 12. 3b, 4                  | 10-6 10-6                              | 34-7a 36b-9                            |
| 110a 16a                            | 17h-9a . 17-9a                         | 37ь 40е                                |
| C VII B                             | 20 191, 20a                            | 18 1—11b 18 1—11                       |
|                                     | 21-36h . 21-36<br>37-*48 . 37-*48      | 12-9 13-21a<br>20b-3 22a-5             |
| 11-8a 11-3a                         | 10 1-22a 10 1-22a                      | 24-7 32b-6a                            |
| 4-10a 3b-9<br>11-3a 10-2a           | 23-35a . 22b-34                        | 25-33 26-31                            |
| 14. 5 13. 4a                        | 35b-8a . 36-8                          | 34 36bc                                |
| 16. 7A 15. 6                        | 391-40 . 39, 40a                       | 191-4n 191-4a                          |
| 18-22 17-21                         | 41-3a 41b-3                            | 5-8 46-7                               |
| 24-6 22.3.9                         | 44. 5a 45. 6a                          | 91-12a . 8-10a                         |
| 27b—80 . 28ha, 80-2                 | 451-8a . 47-9                          | 13-5a 10b-2b                           |
| 33-5n 33. 4. 5h                     | *49 *52                                | 17—26a . 13—22a                        |
| 21-5 21-5                           | 11 1-9a 11 1-9a                        | 26b—8a . 26b—6a<br>29 26ba.7b          |
| 7-9 6-8<br>10h-5a . 9-13            | 10. 1a 9b, 10<br>12b, 3ab . 12. 3a. 4a | 30. 1. 2b . 28. 9 30b                  |
| 10b-5a . 9-13<br>16-32b . 14-31a    | 14-8a. 14b-8                           | 20 1, 2-14a 24 1-13a                   |
| 33 2                                | 181-23 . 20-ba                         | 15b. 6b . 14b. 5b                      |
| 81-4a 31-4a                         | 24. 5a 27. 8a                          | 17-28 . 16-27                          |
| 5, 6 4b—6a                          | 30n 29h                                | 29, 30ь . 28, 9ь                       |
| 7b-11a . 6b-10a                     | 32. За 43 b. 4                         | 31 30. 1ь                              |
| 12-27a . 10b-26                     | 33b-41 . 31b-9                         | 32 2ba                                 |
| 28-*35 . 27-*34                     | 421. 3 40. 1b. 2a                      | 21 1-8 25 1-8<br>10. 1b. 2 . 9, 10. 2b |
| 4 1—13 4 1—13ba<br>14—25a           | 44-8a 46-9<br>*49,50 *50.1             | 18.4 12a. 3a. 1                        |
| 26a 26a                             | 121-4 121-4                            | 15—9 18b—8a                            |
| 28-*32 . 27b-*31                    | 5b-8a5-7                               | 20 19                                  |
| 51,2a 51,2a                         | 9-15a. 8b-14                           | 21b-5 22-6                             |
| 3-5b 2b-5a                          | 16-80a . 15b-29                        | 27.8 29.7                              |
| G Gn, 5b                            | 901-2a . 31. 2                         | 296-4 90-5                             |
| 7-24 6b-24                          | 18 1—3a 18 1—3a                        | 36a. 7b 36                             |
| 251-43 . 25-43                      | 3b-5 4-6a                              | 88-45 37-44<br>221-50 261-50           |
| °44. 5 °44. 5<br>6 1, 3—16a 6 1—15a | 6b-30a . 6b-30a<br>31-6a . 30b-5       | 23 1a, 3—16 27 1a, 2—15                |
| 17 15b. 6a                          | 37-41 36-9,41                          | 17. 9b 16ab                            |
| 18b-44 . 16b-43a                    | 111-30 141-30                          | 20. 1 17. H                            |
| 465-50 . 455-7                      | 151-7 151-7                            | 226-32 . 19-29                         |
| 51b. 2 4Sb. 9z. 8a                  | 8-13 8b-14a                            | 33-45a . 31-43                         |
| 53-5a 49b-51                        | $14b-25 \cdot 15a-26$                  | 47-62 44-9                             |
| 55b. 6a 54b. 2b                     | 26b—31 , 27b—32                        | 58 51                                  |
|                                     |                                        |                                        |

| C VII B                           | C VII B                    | C VII B                    |
|-----------------------------------|----------------------------|----------------------------|
| pr. 1 1-37a 28 1-37a              | 316-9 206-9                | 38.90. In 42.27h. 8        |
| 37b-42 . 47-52a                   | 106-2 . 10-29              | 39 1-6 20-11               |
|                                   | 13b-25 , 13-25u            |                            |
|                                   |                            | 8,9 35.6                   |
| 51b. 2 54a. 5                     | 26b 25h                    | 11-29 37-55                |
| 71—80a . 87b—46                   | 27-32 26h-32n              | 40 1—Ga 48 1—Ga            |
| 80h-2a . 55h-7a                   | 336                        | 8-17 Gh-1Ga                |
| 83-6 571-00a                      | 341 - 10a 341 - 40a        | 20.1 166. 7. 86            |
| 88 60b. 1                         | 41 40h. la                 | 22 19a. 8c                 |
| pr. 31-42.291-42                  | 42-*4 42h, B, *4           | 24-9 19h-25a               |
| 43-56. 47b-61                     | 32 1-21n 21 1-21n          | 30h 25b                    |
| pr. 41-50, 301-51                 | 99-9 211-1h                | 41 1-1444 1-14             |
| pr. 5 1-19 . 31 1-19              | 30-4a. 30-4a               | 15h-22 . 15h-22            |
| 20h-71a 20-70                     | 345-53 . 3564a             | 42 1-3a 45 J. G. 7a        |
| 72 71                             | 54 55n. 4b                 | 4-9 8-13                   |
| 24 1-21a 32 1-21a                 | 56-68a . 56b-68            | 10b-4a . 14-7              |
| 20-30a 22-38a                     | 69-72 . 696-73a            | 156-21 . 186-23            |
|                                   |                            | 24h 5a . 24h 5a            |
| 396-42 . 396-42                   |                            |                            |
| 25 1—17a 33 1—17a                 | 88 1-11a 22 1-11a          | 27-36 26h-36               |
| 17b-25 . 18b-26                   | 12-°K 11b-°8               | 43 2-6a 46 2-6a            |
| 26b-9n . 27-9                     | 19-*23 . 19-*29            | 7-20n 7-20n                |
| 301-3n . 30-2                     | 84 1-12 23 1-12            | 21-3 21-3                  |
| 33b - 42a  34 - 42                | 13-15 15, 3, 4             | 441-1471-4                 |
| 43b-52, $43-51$                   | 16-11. 17-42               | 5, 6a 5b, 6                |
| 26 1-3a, 4 34 1-3a, 4             | 12-6 44-8                  | 7-16b 7-16                 |
| 9, 10. 1h. G, 7, 5a               | 35 1b - 32 , , 38 52b - 83 | 171-21 . 18-21             |
| 12-1 8-10                         | 34, 5a 85, 6a              | 45 la, 3, 4a, 48 la, 3, 4a |
| 17-9a 11-3a                       | 36-49. 87-100m             | 5, 13h 5, 12a              |
| 19b-21 . 16-8a                    | 506-3a 1006-3a             | 7h-12. 6-11a               |
| 25-8a. 18b-21                     | 545-63 . 104-13            | 14h-9. 13-8a               |
| 31-8a. 23-30a                     | *64.5 *114.5               | 20h, fab . 18h, 9          |
| 41-3 311-4a                       | 36 1-18 39 1-18            | 23, 4ab . 21b, 2           |
| 44b-57a 35-47                     | 19 20n. l                  | 461-6,8 .491-7             |
| 58, 9a 48h, 9                     | 20-2 . 190a, 22.3          | 96, 10a . 8                |
| 27 1-11 35 1-11                   |                            | 11b-3a . 11.2              |
| 20 1-11                           |                            | 13b—5a . 14.5              |
| 13-21. 12-20                      | 25-9 401-5                 |                            |
| 23-9 21-7                         | 30h -3 6a -9a              |                            |
| 315-3a . 28 9                     | 35-40. 100-6a              | 19h - 2ka 18-21            |
| 34h-51 . 30-47                    | 410 166                    | 24-7a 22-fu                |
| 281-48 361-48                     | *43.4.6.7 *17-20           | 28-30. 27-9                |
| 29 la, 2a 37 la, 3a               | 49, 51b . 21, 2a           | 32a 30a                    |
| 3-36 4-87                         | 596 226                    | 47 1, 2 81. 2              |
| *37-40 . *:18-41                  | 60h. 1 *24                 | 3-11 34-42                 |
| 301-7 381-7                       | 37 1, 2 41 1, 2            | 12h-8 48-9                 |
| 8h, 9h 8h, 9h                     | 4-6 3-5                    | 481, 2 501, 2              |
| 10a. 1. 2a 10a. 1. 2a             | 7                          | 4-6a 3-5a                  |
| 14-99a . 13-21a                   | N 66, 7a                   | 7-9 G-8                    |
| 23h-31a 21h-9a                    | 9, 10a 7lo, 9              | 10n. 1a . 9                |
| 32, 3 30, 1                       | 11-4 10-3                  | 14b-7a . $10-2$            |
| 34 32h, 3a                        | 15-8n 14h-7                | 17b-20 . 15 -8a            |
| 35-8a. 34-7a                      | 19-22a 18-21a              | 23-*6. [8]-*50             |
| 39 38a. 9a                        | 23a, 4 3                   | 49 1-4a 51 1-4a            |
| 40-3 . 30b-43a                    | 38 la, 2-13 42 la, 2-13    | 6-8 7-9                    |
| 41b, 5 43b. 4                     | 15-8 . 14-7                | 10 10. 1                   |
|                                   |                            | 12.3 12b. 3. 4a            |
| 46b532 45-51<br>81 1, 25 20 1, 2a | 20b. 1a 18<br>22-7a 19b-23 | 146-9 15-20                |
|                                   |                            | 50 la 52 la                |
| 3b-5 $2b-6$                       | 28. 9 25. 6                | 0014 Ow 14                 |
|                                   |                            |                            |

| C VII B                            | C VII B                                 | C VII B                                    |
|------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------------------|
| 50 lb-8 52 3-10a                   | 61 17-286 .66 17-28                     | 76 33 88 12b. 3a                           |
| 9-18 111-21a                       | *94 *********************************** |                                            |
| 20a 92a                            | 62 1-14a 67 1-14a                       | 34-6 27b-30<br>(1-14) . 14b-27a            |
| 51 1-4 53 1-4                      | 15-21 . 146-21                          | 771-4 841-4                                |
| 5-9 5h-10                          | 63 1-3a 68 1-3a                         | 56-18a . 5-19                              |
| 10 11b. 2a                         | 50, 6 5, 6a                             | 15-20ь . 13-8                              |
| 19b, 20 . 13b, 4a, 5b              | 7-12 7-12                               | *21 *19                                    |
| 21. 2a 16. 7a                      | 7—12 7—12<br>181—24 . 18—24             | 781-16 851-16                              |
| 23-9 171-23                        | 25-31692-8                              | 17-29 21-33                                |
| 52 1-11 54 1-11                    | 64 1-14 70 1-14                         | 17-2921-83<br>79 1-92086 1-920             |
| 13-ба 12. Ва. 4                    | 15. 6 17. 8n. 9n                        | 801-8 871-8                                |
| 16-9 15-8                          | 17. 48 20, *1                           | 9b-12a . 9-11                              |
| 58 1-13 55 1-13                    | 65 1-10a 71 1-10a                       | 10-0 12-1                                  |
| 14b-51 . 14b-22a                   | 105-28. 115-29                          | 811-14 851-14                              |
| 23-56 226-4                        | 29-32a . 34-8a                          | 15b-7a . 15b-7a                            |
| 54 1-ā 56 1-5                      | 37h-6 80-3<br>37h-9 88h-40              | 18-22a . 17b-21                            |
| 6-87-9                             | 37h-9 88h-40                            | 15h-7a . 15h-7a<br>18-22a . 17h-21<br>22he |
| 9b-11a . 10. I                     | 66 1-4a 72 1-4a                         | 851-18 851-18                              |
| 12. 3a 13b. 2                      | 5h-7 4h-6                               | 19a, 20 .901, 2                            |
| 18b—6a . 14—6                      | 86-10. 76-9                             | 83 1-3 3-5                                 |
| 17. 8 17. 8<br>*19a *19a           | 5h-7 4h-6<br>8h-10 7h-9<br>11h-6 10h-5  | 5-14 6-15                                  |
| *19a *19a<br>55 1—8a 57 1—8a       |                                         | 15-9 21-5<br>20hc 26                       |
| 9h, 10 8h, 10                      | 2-24a 2h-24<br>68 1-9a 74 1-9a          | 200 c                                      |
| 11-3a . 11b-3                      | 10-7n. 10-7n                            | 85 1, 2 19, 20                             |
| 13h-7a . 14h-8                     | 18. 9 17b-9                             | 8-15 . 92 1-13                             |
| 18-20n . 19b-21                    | 69 1—18a 75 1—18a                       | 16. 7 15. 6                                |
| *21 *22                            | 196, 236, 186, 236                      | 18-22 . 171-21                             |
| \$6 1—7a \$5 1—7a                  | 19h, 23h. 18h, 23h<br>20—2n. 20—2a      | 861-8a 181-8a                              |
| 9-14 7b-12                         | 24-37 24-37                             | 9-12 . 96-134                              |
| 16-21 . 15-20                      | 467 tl 460 K                            | 131-5n . 14. 5<br>16-*21 . 16-*21          |
| 22-*9 21b-*8                       | 70 1-6 76 1-6                           | 16-*21 . 16-*21                            |
| 57 1-19 59 1-19                    | 8-11a 9h-12                             | 871-13 941-13                              |
| 20bc. *1. 21. *2                   | 12-4a 13-5a                             | 146-29 . 14-29                             |
| 58 1-3, 5a : 60 1-3, 4h            |                                         | 881-23 951-23                              |
| 6-9 5-8                            | 71 1-14 77 1-14                         | 24 24ao                                    |
| 10h-20 . 9h-19                     | 16b-24 . 15-29                          | 891-7n 961-7n                              |
| 22-4 21-3                          | 72 1-14a 78 1-14a                       | 9-12 9-12                                  |
| 59 1-5 61 1-5<br>6-11 10-5         | 15-7 . 15-7                             | 13-9a 14-20a                               |
| 7-9 14-6                           | 18h-21 . 18h-20.2<br>73 1, 2 79 1, 3    | 20 21a. 2a                                 |
| 19, 20 17b. 8, 9a                  | 131, 2 191, 2                           | 21-5 23-7                                  |
| 21h, 2, °3 20, *1                  | 8h-10 3-10<br>11h-3 12-4a               | 90 1-12a 97 1-12a                          |
| pr 12-20 . 62 3b-22a               | 14b-9. 14b-9                            | 12b-24 . 13-25<br>911-8 981-8              |
| 21h-8. 22h-9                       | 74 1—5a 80 1—5a                         | 4, 5a 4b, 5                                |
| pr 22-8 63 1-7                     | 6-15 56-16a                             | 6 Gb, 7a                                   |
| 9 96, 86                           | 18h-24a, 16h-22a                        | 9 8ъ, 9а                                   |
| 10 9a Rs                           | 25-9 291-7a                             | 11-4n . 15h-9                              |
| 11-50a . 10-49a                    | 316. 2 28. 9                            | 15h. Ga . 20                               |
| 01.2 49h-61                        | 75 1—10n S1 1—10n                       | 19, 21, 2a 21b, 2, 4                       |
| DY N 1 9500 KA 1 9000              | 10h-2n . 11-3a                          | 23b, 4b, 5 25a, 6                          |
| 34a, 5h , 34                       | 13-7a 13h-7h                            | 27-9 99 6-8                                |
| 30-65. 35-64                       | 18 18 On                                | 921-8 1-8                                  |
| 60 1, 2 62 1, 2<br>4-*18 65 1b-*16 | 761-19821-19                            | 9, 10h 9, 10a                              |
| 61 1-16a 66 1-16a                  | 20-8a., \$31-9a                         | 13. 4 11h. 2. 3a                           |
| 01 1-10g 00 1-10a                  | 29b-32a. 9b-12a                         | 16h. 7 14. 5a                              |

| C VII B                | C VII B              | C VII B                                 |
|------------------------|----------------------|-----------------------------------------|
| 92 18h, 9bc, 99 16a, 7 | 98 la 105 la         | 104 101 0 414 10 00                     |
| 93 1, 2a 100 1, 2a     | 2-8a . 3-9a          |                                         |
| 4-11a. 4-10. 4a        |                      | 105 1—6а 21—6а                          |
| 12-5 15-9              | Sh. 9 11h. 2a, 3a    | 6b-13a . 27-33                          |
| 94 1-4 101 1-4         | 10b. la . 13b. 4a    | 13h-5 34b-6                             |
|                        | 12. 3a , . 15. 6a    | 16. 7 87h-9                             |
| 5, 6h, 7. 7b, 5, 6     | 15b-8. 16h-9         | 1061-111121-11                          |
| 9 7a, Na               | 20 20a. la           | 12-5 17-20                              |
| . 10. la 11h, 2        | 21. 2a 22. 3a        | 16-8 22-4                               |
| 12-4 8b-11a            | 23-5a. 24-6a         | 1071-121131-12                          |
| 15ь 13ь                | 25h-8a . 33-5        | 13-5 14, 5, 3                           |
| 16-8a 14-6a            | 99 1, 2 106 1. 2     | 17л. 9а, 20 18ь. 7ь. 9                  |
| 19-21a . 17b-9         | 3h-9n. 4-9           | 1081-10. 20-30a                         |
| 22. 3h. 4a 21. 8       | 9h-11 10h. 1.2ha     | 11b-7. 30b-6                            |
| 25. Ga 25b. Ga. 5a     | 12-9 13-20           | 19-21a . 37, 8b, 9                      |
| 28, 30 . 29, 31        | 100 1-6a 107 1-6a    | 24. 6, 9 . 41-3                         |
| 95 1, 2 102 1, 6       | Gh-13b . 7-14a       | 30, 4, 44, 7                            |
| 4b-149b-19             | 13c-25 . 15b-27      | 109 1-14 114 1-14                       |
| 15. 6 21. 2            | 101 1, 2a 108 1, 2a  | 15b. Ga . 15                            |
| 96 1-4 103 1-4         | 3-5 3, 4, 6          | 17-22. 16-21                            |
| 5h, 6h, 7a 5a, 6       | 7-14 7-14            | 110 1 -9a 115 1-9a                      |
| 8b-12a . 7b-11a        | 16-8 15-7            | 10. 1a Sa. 10                           |
| 13-*23 . 12-*22        | 1021-151001-15       | 11c-20a, 11-9                           |
| 971-3 1041-3           | 16. *7 16ac. *7      | 20h, 1a . 20h, 2a                       |
| 4b-6a., 4-6a           | 103 1-16 110 1, 3-17 | 22h-4. 23-5u                            |
| 7, 8a 6b, 7a, 8a       |                      | 201-8. 200-8                            |
| 106-26 86-24           | 10 0 10 11           | 1112,3 29, 1                            |
|                        |                      | *************************************** |

## Verhältnis der verschiedenen Ausgaben von C zu der Zählung in der Concordauz.

Für C liegt ilie nene Bombayer Ausgabe (Nirnaya Sagara Press 1888) zu Grande. Die alte Ausgabe stimmt meist genan mit der neuen in der Verszählung überein, und differirt nur selten um eins; es handelt sich dabei aber nicht um Zufügung oder Weglassung eines Verses, resp. Halbverses, sondern nur um die Zühhung. Doch ist zu beachten, dass in der alten Ausgabe VI 88 und 107 bei fortlaufender Verszählung in je zwei Gesänge zerlegt sind, sodass die Nummern der folgenden Gesänge um eins, bez. zwei höher sind, als in der neuen, und somit auch in der Concordanz. - Die Verszählung in den südindischen Ausgaben weicht häufiger ab, weil in ihnen nicht dreizeilige Strophen angenommen werden, und auch, obschon seltener, Verse fehlen oder zugesetzt sind. Hinsichtlich der Zählung der Gesänge ist zu bemerken, dass in T 53 = 52, 20; 53 unserer Zählung, ebenso T IV 57 ~ 56, 18; 57, und V 55 - 54, 47; 55 ist. In der Zählung der Bomhayer Ausgaben fehlt VI 70, nicht so in den stülimlischen Ausgaben, in denen VI 70 - VI 69, 97 ff. der Bombayer Ausgaben ist. Es ist T VI 89 -- 88, 37 ff., VI 104 -- 102, 39 h ff., VI 110 -- 107, 29 ff. der Bombayer Ausgabe, sodass also in T nach den augegehenen Gesängen die Nummer der folgenden um 1 mit 71, um 2 mit 103, nui 3 mit 108 höher ist als in den Bombayer Ausgaben. Dass die verschiedenen südindischen Ausgaben bei materieller Gleichheit in der Stellung, von II 101 unter einander abweichen, ist oben p. 10 n. 2 bereits angegeben.

## Namen- und Sach-Register zu der Abhandlung (p. 1-139).

Accent, in l'aginl's bhasha, fehlt im klassischen Sanskrit und in den Präkritsprachen 114 n. 1. Açoka 88 n. 1. 91. 101. 116. Açvaghosha 126. Agni 61 n. 1. 138 u. 1. Aifareya Brahmana 27 n. l. Akhyanaka 78, 79. Altentell 61 n. 1. Amaru 11. Anandavardhana 13. 14. Anargharaghava 91. Anga 68, 101. Anauta Narayana Çastrin 3 n. l. ananynya (alankara) 11. 12%. Anushtubh 79. Astrologen 86. 94. Arjunavarmadeva 14. Aufrecht 1 n. 1, 27 n. 1. 71 n. 2. Ayodhya 48 n. 1, 66, 68, 101, 103, 104. 105, 120. Bana 118, Banda-Distrikt 66. Banerjea 95 n. l. Bailey, Sir E. Clive 76. Baiacarita 13. Bálakánda 59, 64, 66, 106, Balarama, sche Beziehung zum Ackerban 194, zn Rhina 135, zu Indra 135. Balaramayana 91. Bhandarkar, R. G. 113. Bhava 61 n. 1. Bhavabhútl 12, 13, 91. Bhoja 15, 16, Bogenspannung 95, 96. Böhtlingk, von 5, 31, 30 n. 1, 77, 112. Brown 2 n. 2. 33. Buddha, im R. erwähnt 88. - politische Verhältnisse zu seiner Zelt 101 n. 1. Buddhaearita 126. Bühler 9, 15 n. 1. Bundelkund 66. Burnell 2 n. 1.

Calvala 98, Caka 94. Čambūka (lles Cambuka) 98 f. Campa 101 n. 1. Chnakyn 102. Carva 61 u. 1. Catadrú 69 n. l. Chronologie 43, Christliche Missionen 99. cishta, sie redeten das reine Sanskrit, 113 ff. Clva 61 n. l. 138 n. l. Cloka, seine Gesetze und Entwickejung 79 f.; von Vålmiki augeblich erfunden 80 f.; unregelinkssige Verse 25 ff. Colur, Lage derselben Im Rain, 100, Cox 95 n. 1. Cravasti 105 und u. 4. Cringaverapura 103. Criramapurana editio 1 n. l. Cust, R. N. 66 n. l. Dandiu 118. Dacaratha, im Veda genaunt 127 n.1. Dasaratha Jataka, sein Verhältnis zum Ramayapa 81 ff. Dharmaranya 68, 101. Dhenitka 134. Dhyanyaloka 18, 14, 119 n. 4. Digambara 99. Dionysos-Civa 61 n. l. Dipayama 91. Draupadt 96. Dvivida, kommt bei beiden Räma vor 134. ckávali (alankára) 123. Enlsche Poesie, Vorstufe der Kunstpoesie 126. Epilsches Sanskelt, nicht Sprache der cishta 115; Zeugnisse darüber imRam.115; Mntter des klassischen Sanskrit 117 ff.; Gebrauch der Tempora 118 Faushöll 81 n. l.

Fick, R. 86 n. 1. Gatha-Dialekt 27, 112 n. 1. Gauda Stil 9 und u. 1. Geschwisterelie 87. Ghatakarpara 125 n. 1. Gildemeister 1 n. 1, 3. Girlyraja in Magadha 68, 69 n. 1, 101; in Kekaya 69 n. 1, 48 n. Gorresio 1 n. 3. etc. Govinda 65. Govindaraja 3 n. 1, 10 n. 1, 33 n. 2, 112 n. 1. Grierson 102 m. 1, 139 n. 1. Gubernatis, Augelo de 130. Hall 5. Hanunat, Dorfgottheit, Genius des Monsmis132; seln Name entspricht dem vedlichen ciprin 133; zu vergleichen mit Sarama 133; als Grammatiker 115 n. 1. Hari 138. Harivamea 184. Helenn, Raub derselben kein Vorblid für die Entführung der Sith 94 1. Herakles-Krishna 61 u. l. Bigroulot 95. Hindustâul 2 n. 2. Holtzmann Adolf, senior, 29, 50, 57 Holtzmann Adolf, junior, 81 u. n. 1. Ikshumati 69 n. 1. Ikshvaku, im Veda genannt 127 n. 1. Ikshvakublen 68, 69 n. 1, 101; ibr Untergang 106; three erste Heimut an der Ikshmatti 127 n. 1. Indira 133 n. 3. Indra 131, 133 ff. ludrajit (Meghanáda), Ahnlichkeit mit Vritra 131. Indrant 131 n. 1. Jaball 88. Jagati 78, 79. Janua 99, 101 n. 1, 105 n. 1. Jarasaudha 104, Kaçl 68. Kallása 45. Káláçoka 101 n. l. Kalubastica 2 n. 1. Kalidam 16, 76. Kampilya 68, 101. Kanyakubja 68, 101. Kataka 2 und n. l, 3 n. 1, 66. Kaucambi 68, 101. Kauciki 69. Kavvådaren 120 n. 1. Kavyalankarnvrlttl 14. karyopajívin 63.

Kawi 92 n. 2. Kern 68 n. 1, 92 n. 2. Khara 18, 134. Klatt 14. Kosala 68, 69 n. 1, 101, 103, 105. Kraftprobe, vor der Ehe abzulegen, Krebs, Wendekreis, 109. Krishna 65, 82. Kuca 68. Kuçavati 105 n. 3. Kucilava 62 u. n. 1, 67 u. n. 1. Kulm, Ernst 119 n. 1 u. 2. Kumhlinkarna, Ähnlichkeit mit Vritra 131. Kupala 105 n. 4. Knudagrhum 68. Kurninge 81 ff. Kshemendra 15. Lanka, nicht - Ceylon 90 ff. Lankadipa 92 n. 1. Lussen 104, 128. Leukothea 96. Lenmann 54 n. 8, 86 Nachtrag. Lévi, Sylvain 126. Licchavi 106. Liebich, Bruno 113. Littrow, von 110 n. 1. Lokayatika Philosophia 88. Lyall, Sir Alfred 65, 132. Madras, Ausgaben 3 n. 1. Magadha 101, 104, 106. Mahabharata, 9, 41 n. 1, 45, 70 ff.; entstand im Westen 69 f.; kemit das R., abernicht umgekehrt 70f.; citirt elnen Versaus dem R. ebenda; wurde wahrschelnlich in Cloken umgedichtet 81, und zwar im Paucalalande 83; Sprache, Metrik und Stil durchaus wie im R. 78. das Ramopakhyana dem R. nachgedichtet 77 ff.; Umdichtung anderer Lieder 72, des Nala 77. Malalvaman 97. Mahavira 101. Muhaviracarita 91. Mahegyara Tirtha 1 n. 1, 3 n. 1, 10 n. 1 n. 2, 32 u. n. 1, 33 n. 2, 66, 112 n. 1. Mahodaya 68. Mainda kommt bei den belden Rama vor 184. Malcolulanus codex 1 n. 1, 3 Mallaki-Fürsten 106.

Malfinatha 10 n. 1, 16.

Mandadipa 92 n. 1.

enthauptet 194 n. 1.

Manthara, im Ramayana; von Indra

Mandasor-Inschrift 125 n. 1. Marathi 2n. 2, 92. Maurya 101 f. Megasthenes 61 n. l. 101. Metrik 24 ff.; 78 ff., 93. Mithila 64, 106. Mithila-Videha GK Monier-Williams, Sir Monier 66 n. 3, 100 n. 1, 107. Mulr 1 n. 1, 3, n. 1, 65 n. 1, 115, Müller, Fr. Max 38 n. 1. Murari 91. Nala 77. Nalopākliyāna 77. Nanda 101 f. Năraila Pancarâtra 98 n. 1. Nitigastra 63, 102. Odyssens 95 f. Ojadipa 92 u. l. Oldenberg 91 n. 1. Oligarchie 106 f. Oppolzer, von 110. Padinupurapa 49 n. l. Palilava 91. Palast-Intriguen 102. Pancála 83, 81. Paucapsarus 137 n. 1. Pancavati 137 n. 1. Panduinge 81 ff. Pani, den Rakshasa zu vergleichen 183. Panini 112 ff. Parjanya 131. Patallputra 101. Patanjali 113. pathya 24, 29, 79 f. Penelope Di. pluta 112 n. 1. Pracya 61 n. l. Prakrit, im R. noch ulcht erwähnt 115. Prakelt Litteratur, nicht Muster der Sanskrit-Litteratur 117. Prascualit 105. Pratap Chundra Roy 3 n. 1, Pushya, Sommersolstiz 108. Raghuvamça 16, 76, 105 n. 3. Rajagriha 69 u. 1, 101. Rajaçekhuru 91. Râma, eine mythologische Variante von Indra-Parjanya 134 mul n. 1; eracheint in anderer Form als Baiagama 134 f.; als Mond 137; als Incarnation Vishau's 64, 138 ff.; im Veda 185. Râma, îm Veda genannt 127 n. l.

Rama Jamadagnya 135, Rama 1 m. 1 - Ramayarman. Ramacandra 137. Raman hvactra, seine Beziehung zu Rhina 136, Ramanand 139, Ramasvamin Castrin 3 n. 1. Râmavarman 2 n. 1 und 2 (siehe Nachtrag), 10 u.n., 32 n.l, 112 u.l, 43 n. 1, 66. Ramayana, Ausgaben 1-3, 1 n l, 3 n. l. - Commentatoren 2 n. l (Nachtrag) 3 n. 1; Recensionen 1 ff.; Verhilltuls derselben zu einnander 3 f; Urteile verschiedener Gelehrten über dasselbe 5 f; C hat den Text um reinsten bewahrt 6 f; alle Recensionen sind von elnander unahhängige Aufzeichnungeniles Textesti; Urrecension II; Dinskenase II. Citate aus dem R. bel alteren Autoren 12 ff. ältereZusätze24-53; Reconstruktion des alten Anfanges 55 ff.; sein Ursprung und Verbreitung 60 ff.; sein Verhältnis zum Mahábhárata © ff.; Buddhistischer und griechischer Einfluss 84 ff. 24 ff.; sein Alter 110 ff.; seine Sprache 112 ff.; selue poetische Kunst und Verhitlinis zur Kunstpoesie 119 ff.; selms Sage. Ramayana-Campú 15. Ramayana-Kathasara-Manjari 15.16. Ramopákhyana, selu Verháltniss zum Ramáyana 71 ff.; Verse die mitsolchen des R. übereinstlimmen 72 ff.; seine Abweichungen vom K. 74 ff. Rash 131. Ravuna, mit Vritra verglichen 131. Ravancis 26. Rhupsoden 9, 34, 40, 41, 45, 46, 47; 62 L and Noten. Spielleute Sanger etc. Rishabha 105. Rishabha, Berg 45. Ritusambara 125 n. l. Rohana 91; Rohanacala chenda. Sabhierlinen, Rauh der, 95. Sagariden i. e. Söhne Sagara's 6. Sähityadarpana 121 n. 2. sahokil (alaukara) 123. Såketa 104. Σάλαι 91. Σαλική 91.

Tulst Das 139.

Tushara 94.

Sankacya 68. Sanskrit, der Grammatiker, Sprache der cishta 118 f.; episches Sanskrit davon verschieden, nicht Sprache der cishta 115; Verhält-nis des epischen S. zu dem der klassischen Litteratur 118; chronologischer Schluss aus dem Gobrauch des S. für das Epos 116; Verhältnis desselben zum Pali 119. Sarama im Veda, l'aralicle mit Hanumat 133; Name von Vibhishapa's Gattin 133. Schilderungen im Ram. Ahnlich solchen in frühen Werken der klassischen Poesie 124. Schlegel 1 n. 1, 2, 5 n. 1, 8, 10 n. 2, 88, 107 und n. 1. Schrain 110. Schrift 38 n. 1. Seeschifffahrt, im R. unbekannt 97f.; lm Jataka bekannt 97 f. Sigfrid 95. Stha 92 n. 1. Sibala 91, 92 u. n. 1. Simhala 91. Sly-baladvipa 91, 93 Sita, Ackerfurche, Gemahlin Indra-Parjanya's 130. Soma 137. Sonnenfinsternis, totale, 109 ff. Spiegel 136. stågara alankara 137. Stein, Aurel 3, 15 n. 1. Subandhu 118. Sundarakanda 125. siita 67. Taittiriya Praticakhya 66 n. 1. Tambapanini 91 u. n. 2, 92 u. n. 2. Tamraparni 91, 93. Ταπροβανή 91. Τομιρίο R. C. 63 n. 2. Tempora, Gebrauch des l'erfeet u. Aoristim epischen und klassischen Sanskrit 118; im Peli 118 f. Thronfolge 106 f., 107 n. 1. Tilaka 1 n., 2 n. 1, 43 n. 1. Tirtha 1 n. l. - Mahecvaratirtha. 10 11. 2. Todianus codex 1 n. 1. Triciras 134 p. 1. Troja 95. Trishtuble, thre Entwickeiung 78, 79; altestes episches Versinars, ebenda.

Tynshigi 134 n. l. Tamasa 66. Udayin 101 n. 1. Hjayint 90. Upa ati 79, 88. upuna (alankara) 120. upameyopamā (alankāra) 123. Upendra 138. utprekshā (alankāra) 123. Uttarakanda 64, 66, 105. Uttararamacarita 12, 13. Vahika 61 n. 1. Vaicali 106. Vaidarbha Stil 9. Valmiki, Heimat 66; Verbilitnis zu den Känigen von Ayodhya 66; gilt als Rishi u. Zeitgenosso Rama's 64 ff.; soll den Cloka erfunden haben 81; ihm verdanken wahrscheinlich Sprache, Metrik und Stil des Epos die definitive Form 78 ff. Valmikiden 66. Vamana 14. Vamonstha 79. Vanaprastha 61 n. 1. Varadipa 92 n. 1. Vasavadatta 118. Vicala 68, 106. Vicvamitra 27. Videha 101. Vijaya 92 n. 1. Vindhya 39. vipula 24, 29, 79 f., 98. Vishnu 61 n. 1, 65, 138. Vishnukult 61 n. 1, 138. Vishnupurana 5, 102, 106, 136 n. 1. Vortrag des Ramayana 62. Vritra 131. Vrishakani 181 n. l, 186. Weber, A. 5, 12, 61 n. l. 67, 70 n. l, 71 ff., 84 ff., 94 ff., 129 f., 135 n. l. Wheeler, Talboys 55 n. l, 89, 103 n. 1, 129. Wilson b. Wirtz 31. Witwenverbrennung 61 n. 1, 107 f. Yamaka im Ramayana 125 f., ahnlich denen im Buddhacarita 126. Yavana 94. YAdaver 65. Zodiacaibilder 94, 122 n. 1.

## Verzeichnis der bezüglich ihrer Echtheit behandelten Stellen.

| I   | Das ganz   | (1) | Bu   | ch    |   |   |   |   |   |  |   |   |    |     |     | jh.  | 50   | M. | 64   |     |   |
|-----|------------|-----|------|-------|---|---|---|---|---|--|---|---|----|-----|-----|------|------|----|------|-----|---|
|     | 38-44 .    |     |      |       |   |   |   |   |   |  |   |   |    |     |     |      |      |    |      |     | 1 |
|     | 54-65 .    |     |      |       |   |   |   |   |   |  |   |   |    |     |     |      |      |    | 26   | ſ.  |   |
| 11  | 8, 6-25    |     |      |       |   |   |   |   |   |  |   |   |    |     |     |      |      |    |      |     |   |
|     | 41-44 .    |     |      |       |   |   |   |   |   |  |   |   |    |     |     |      |      |    | 47   | ſľ. |   |
|     | 45-49 .    |     |      |       |   |   |   |   |   |  |   |   |    |     |     |      |      |    |      |     | 1 |
|     | 66-93 .    |     |      |       |   |   |   |   |   |  |   |   |    |     |     |      |      |    |      |     |   |
|     | 100        |     |      |       |   |   |   |   |   |  |   | ٠ |    |     | 3   | Nach | trag | Z  | u 41 | li. | 1 |
|     | 107, 17    | 11  | 1, 1 | 11    |   |   |   |   |   |  | , |   |    |     |     |      |      |    | 89   | n.  | 1 |
|     | 117, 51    | 19  |      |       |   |   | ٠ |   |   |  |   |   |    |     | ٠   |      |      |    | 137  | n.  | 1 |
| 111 | 1-9 .      |     |      |       |   |   |   | ٠ |   |  |   |   |    |     |     |      |      |    | 137  | n.  | 1 |
|     | 10, 5-14   | S   | chi  | LI SH | 3 |   |   | ٠ |   |  |   |   |    |     |     |      |      |    | 137  | n.  | 1 |
| IV  | 17. 18 .   |     |      |       |   |   |   |   |   |  |   |   |    | ٠   |     |      |      |    | 128  |     |   |
|     | 40-43 .    |     |      |       | ٠ |   |   |   | ٠ |  | 0 |   | 37 | ſ.; | 2.0 | Nach | irag | ×  | u 90 |     |   |
|     | 45-47 .    |     |      |       |   |   |   |   |   |  |   |   |    |     |     |      |      |    |      |     |   |
|     | 58-60      |     |      |       |   |   |   |   |   |  |   |   |    |     |     |      |      |    | 35   |     |   |
|     | 41-55      |     |      |       |   |   |   |   |   |  |   |   |    |     |     |      |      |    |      |     |   |
|     | G1-G4 .    |     |      |       |   | ٠ |   |   |   |  |   |   |    |     |     | 4 (  |      |    | 37   |     |   |
|     | 66-68      |     |      |       |   |   |   |   |   |  |   |   |    |     | ٠   |      |      |    | 41   | f.  |   |
| VI  | 6, 10, 11, |     |      |       |   |   |   |   |   |  |   |   |    |     |     |      |      |    | 400  |     |   |
|     | 17, 31,-1  | 8,  | 36   |       |   |   |   | ٠ | 4 |  |   |   |    |     | ٠   |      |      |    | 41   |     |   |
|     | 23-40 .    |     |      |       | ٠ |   |   |   |   |  |   |   |    |     |     |      |      |    | 43   |     |   |
|     | 59. 60 .   |     |      |       |   |   |   |   |   |  |   |   | ٠  |     |     |      |      |    | 36   |     |   |
|     | 69         |     |      |       |   |   |   |   |   |  |   |   |    |     |     |      |      |    |      |     |   |
|     | 74         |     |      |       |   |   |   |   |   |  |   |   |    |     |     |      |      |    |      |     |   |
| VII | Das ganz   |     |      |       |   |   |   |   |   |  |   |   |    |     |     |      |      |    |      |     |   |
|     | 1-36 .     |     |      |       |   |   |   |   |   |  |   |   |    |     |     |      |      |    | 27   | ľ.  |   |
|     |            |     |      |       |   |   |   |   |   |  |   |   |    |     |     |      |      |    |      |     |   |

## Verbesserungen und Nachträge.

- p. 2. Zeile von oben. Lies: viermal in Bombay, 1869, 1864, 1873 and 1888.
- p. 2. note 1. Rămavarman, der Verfasser des Tilaka, ist vielleicht identisch mit dem gleichnamigen Verfasser des Commentars (sein) zum Adhyâtna Râmâyana, der sich selhst Fürst von Çringaverapura, Sohn Himmativarumu's und Schüler Bhatta Nûgeça's neunt. Denn auch der Verfasser des Tilaka spricht von sich, am Ende des 6. Buches, als Bhattanâgeçapûjya und von seinem Commentar als selu.
- zu p. 8. Es ist zu beachten, das hu Uttarakända die Übereinstlimmung zwischen den Reccusionen meistens, von einigen Stellen abgesehen, größer ist als in den vorhergehenden Büchern. Darf man vielleicht illes daraus herleiten, dass die alten Bücher eine längere Zeit der mündlichen Überlieferung hinter sich hatten als das Uttarakända, als sie schriftlich fixirt wurden?
- p. 24 n l. Der Vers: yadannuh purusho bhavati (II 108, 30) wird in 104, 15 als laukiki çrutih bezelchnet. Zu den neunslibigen Pada füge idazu: parikalyananas tu tada IV 46, 16.
- p. 38 n l. Verbessere V 21, 27; und füge zu dem ersten Citat die Stelle IV 44, 12 zu. Iu V 36, 2 heisst der Ring: Râmanâmânkita.
- p. 41 n 1. Füge hinzu: Besonders klar ist das Interesse einer spitteren Zeit am Nitleåstra im kaccil-sarga II 100 zu sehen. Dass dieser Glesnug spitter zugefügt worden ist, erkenut man aus dem inneren Widerspruch, der darin liegt, dass Räma den Bharata nach der Art seiner Reglerungsführung fragt, als ob Bharata sehon Jahre lang auf dem Throne sässe, während er doch kurz vorher von sehem Ohelm nach Ayodhya zurückgekehrt war.
- p. 42 Mitte. In B fehlen Vi 10—16 und au threr Stelle stehen nach Form und Inhalt abweichende Gesänge.
- p. 45 unten. II 25,83 wird ein Amulett (rakshā) aux der viçalyakaranl oahadhi erwähnt, das Kausalyā ihrem Sohne in die Verbannung mitgab.
- p. 47 oben. Interessant ist zu sehen, dass in den beiden, vom R\u00e4nnop\u00e4kh\u00e4nn abgesehen, \u00e4ltesten Bearbeitungen des Inh\u00e4ltes des R\u00e4nn\u00e4nn\u00e4nna, n\u00e4nnleh im Raghuvan\u00e7a und Setubandha, zwar die oben erwihnten Wiederholungen zum Teil vermieden werden, dass aber trotzdem das Bestehen derselben zu jener Zeit erkannt werden kann. In beiden Kunstgedichten findet sich die Heihung durch

Garuda (Raghuv. 12, 76; Setu 14, 56), im Raghuv. 12, 78 nur die erste Hellung durch den Kränterberg, im Setn. 15, 47 dagegen nur die zweite. Ferner wird im Raghuv. 12, 74, 75 nur die erste Timschung der Sith durch den hervorgezauberten Kopf Rama's erwähnt, ulcht die zweite, als ihr Rama und Lakshmana durch Indrait's Pfeile gehunden und scheinbar tot daliegend gezeigt wurden. Aber Kalldasa hat auch die letztere gekannt; denn er lässt Trijata, die in der zweiten Thuschungsseene vorkommt, die Rolte der Trösterin übernehmen. Ebenso im Setu, der zwar die zweite Täuschungsscene erwähnt, aber un dieser Stelle keine Trösterin der Sitä mennt. Es ist also nicht zu bezweifeln, dass schon dem Källdasa das Ramayana in derselben, oder höchstens nur wenig ahweichenden, Gestalt vorlag, in der es auf uns gekommen ist; denn aus seiner Erzählung und aus seinen Andentungen bisst sich mit Sicherheit schliessen, dass er auch das vollständige Uttarakanda kannte. Doch ist sein Zenguls für unsere Untersuchung nicht von grosser Bedeutung, da wir das viel ältere Zengnis des Mahabhūrata besitzen

- p. 49. Die Veranlassung für die Ansetzung von Dagaratha's Tod auf die sechste Nacht nach Räma's Abrelse scheint mir jetzt einfach in dem Unsimmde gelegen zu haben, dass der Dichter erst Rüma's Reise bis zum Citrakûţa beschrieb und danach erst den Tod Dagaratha's. Es ing also der Irrtum nabe, dass das, was der Dichter spitter schildert, auch sich spitter ereignet habe, dass also der Anordnung der Erzühlung auch die chronologische Reihenfolge der Ereignisse entspräche. Was ich im Text als Grund angegeben habe, mag den Irrtum bestätigend untgewirkt haben. In diesem Zusammenhange mag erwithnt werden, dass nach VI 4, 50 Viçākhā das Nakshatra der Iksivākuiden ist. Mit dem Vollmonde in Caitra schloss nabe gewissermassen ein Cyklus ab, und mit dem ersten Tuge des Valçākhā hegann ein neuer.
- p. 54 n.2. Nach III 47, 10 war R\u00e1nn bel seiner Verbannung 25 Jahre alt, nach III 38, 6 mir 12 Jahre, als ihn Viçv\u00e1mltra abholte, nad nach I 20, 2 noch nicht volle 16 Jahre zu derselben Zeit. Erst im l'ttarak\u00e1nq\u00e1 wird das menschliche Leben zu R\u00e4ma\u00e3 Zeit nach Tausenden von Jahren bemessen.
- p. 55 Mitte. Die vorausgesetzte Lesart rartayishyāmi steht thatsächlich in den stidindischen Ausgaben.
- p. 69 n l. fl. Zelle von unten, lles "Westen" für "Osten".
- p. 86. Prof. I. e u m a. n. n erinnert mich daran, duss die J\u00e4taka-Erz\u00e4hlung in \u00e4bnlicher Weise nuch den zweiten Teil der Brahmadutta-Legende unterdr\u00e4ckt hat.
- p. 88 oben. Ich hätte erwähnen sallen, dass auch die Jaina ihre Version des Ramayana besitzen; ausführlich im 7. Parvan von Hema-

candra's Trishashticalākapurushacarita, Calcutta, Sam. 1930; eine Inhaitsangabe einer Bearbeitung genannten Werkes von Padmadeva Vijayagaņi findet sieh in den "Notices of Sanscrit Mss published under orders of the Government of Bengal vol. X p. 194 ff. An letzterer Stelle wird das Jaina Rāmāyaṇa als "an extravagant travesty of the divine epic of Vālmīki" bezeichnet. Auch Weber sagt, es welche von dem echten Rāmāyaṇa "in hohem Grade, resp. in offenbar durebaus willkürtleher Weise ab". Verzeichnis der Sankr. und Irakrit Höseh. zu Beriin. 2. Bd. p. 513 n. 8.

p. 88 unten. Die Lokayatika werden ausdrücklich II 100, 38 erwähnt. Der in der Annerkung citirte Vers kehrt VII 51, 20b 21a wieder, nur

steht dort gamishyati für prayasyati.

p. 90. Zeile 13 von unten lies VI 111, 54 für IV 111, 54. Die Unechtheit der gielch nachher erwähnten Stelle ergiebt sich auch noch daraus, dass Sugriva den Wohnsitz Ravuna's nicht kennt (na jane nilayam tasya sarvatha paparakshasah IV 7, 2~B IV 6, 8), der überhaupt unbekannt bielben soll, his Sampäti ihn den Affen kund thut; nach unserer Stelle aber kennt er ihn dennoch.

p. 26 unten. Ein Müdchen, das durch eine vor der Ehe abzulegende Kraftprobe gewonnen werden musste, heisst viyragulka. So sagt Janaka von Sitä: viryagulke 'ti me kanya I 66, 15.

p. 105 unten. Lies: 5. Jhd. v. Chr., filr: 5. Jhd. n. Chr.

p. 107 n. 1. Nach I 18, 26 gab es zu Daçaratha's Zeit noch einen König von Kosala: Bhânumat; der betr. Vers fehit aber in den südindischen Ausgaben und bei Gorresio.

p. 108, 3. Zeile von unten. Lies: "yamas triyama, für: yama triyamas.

p. 109, 5. Zeile von oben. Lies: & Caucri.

p. 120, 13. Zelle von unten. Lies: V 19, für: II 19.

p. 121. Ein ausgeführtes rüpaka: çokâgni, findet sich noch II 26, 6-8.
 Der Vergleich in V 9, 88. 39 ist interessant, weil er zeigt, wie weit trotz aliedem man noch von dem Raftinement der späteren Kunstpoesie entfernt war.

p. 151, Mitte. Lies: Ricika, für: Devarata.

p. 152 n. Lies: eutlässt, für entblösst.

p. 191, 9. Zeile von unten. Lies: Enkelin, für Tochter.

p. 192, 11. Zeile unten. Lies: Vedavati, für Vedavati.

p. 208, 18. Zelle von oben. Lies: brachte das Opfer dar. Yajnam samupäharat im Text wird von dem Commentar-grkfärt: er schafte die für lia's Opfer benötigten Dinge herbei.

p. 213. Bei Bahli streiche: Balkh. Siehe Weber's Abhandlung aüber Bahli, Bahlika". Sitzungsberichte der Ak. der Wissensch. Berlin 1892.





CATALOGUED

Ramayana - Criticism Criticism - Ramayana

|        | 1        | rchaeologic   | 9050           |
|--------|----------|---------------|----------------|
| Call   | No. 8    | 91. 21x       | Jac            |
|        |          | jacobi,       |                |
| Titl   | e- D     | as Ram        | ayana.         |
| Borros | was No.  | Date of Issue | Date of Return |
| A be   | ook tha  | t is shut is  | but a block    |
| A be   | L. R.C.Y | OVT. OF B     | DU a block     |